

# Michel Foucault ANORMALII



# IDEEA Colecția de filosofie



Redactor: Diana CRUPENSCHI

Această ediție a fost publicată cu sprijinul
Central European University
Translation Project,
finanțat de Center for Publishing Development
din cadrul Open Society Institute – Budapesta,
precum și al Fundației pentru o Societate Deschisă România,
prin Fundația CONCEPT.





# MICHEL FOUCAULT Les anormaux Cours au Collège de France. 1974-1975 © Seuil/Gallimard, 1999

Toate drepturile asupra acestei versiuni aparțin Editurii UNIVERS 79739 București, Piața Presei Libere nr. 1

## Michel Foucault

# Anormalii

Cursuri ținute la Collège de France 1974-1975

Traducere de DAN RADU STĂNESCU

Postfață de BOGDAN GHIU



### Avertisment

Michel Foucault a predat la Collège de France din ianuarie 1971 până la moartea sa, în iunie 1984 – cu excepția anului 1977, când a beneficiat de un concediu. Catedra sa se numea Istoria sistemelor de gândire.

Aceasta a fost înființată la 30 noiembrie 1969, la propunerea lui Jules Vuillemin, de adunarea generală a profesorilor de la Collège de France în locul catedrei de Istorie a gândirii filosofice, condusă, până la moartea sa, de Jean Hyppolite. Aceeași adunare l-a ales, la 12 aprilie 1970, ca titular al noii catedre, pe Michel Foucault. Avea patruzeci și trei de ani.

Michel Foucault a rostit cursul inaugural la 2 decembrie 1970<sup>2</sup>.

Sistemul de învățământ de la Collège de France se supune unor norme speciale. Profesorii au obligația de a susține douăzeci și șase de ore de curs anual (cel mult jumătate dintre acestea putând fi asigurate sub formă de seminar<sup>3</sup>). Ei trebuie să prezinte în fiecare an o temă de cercetare originală, ceea ce îi

<sup>2</sup> Ea va fi publicată de editura Gallimard în mai 1971 sub titlul

L'Ordre du discours.

3 Ceea ce Michel Foucault a făcut până la începutul anilor '80.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Michel Foucault încheiase o plachetă redactată pentru candidatura sa prin formula următoare: "Ar trebui să ne ocupăm de istoria sistemelor de gândire" ("Titluri și lucrări", în *Dits et Ecrits*, lucrare editată de D. Defert și F. Ewald, cu colaborarea lui J. Lagrange, Paris, Gallimard, 1994, vol. I, p. 846).

obligă să-și reînnoiască de fiecare dată conținutul cursului. Asistența la cursuri este pe deplin liberă, fără să presupună vreo înscriere sau diplome prealabile. La rândul său, profesorul nu eliberează nici un certificat de absolvire<sup>4</sup>. În limbajul de la Collège de France, aceasta înseamnă că profesorii nu au studenți, ci auditori.

Cursurile lui Michel Foucault aveau loc în fiecare miercuri, de la începutul lui ianuarie până la sfârșitul lui martie. Asistența era foarte numeroasă: studenți, profesori, cercetători, curiosi de tot felul, dintre care mulți străini, umpleau două amfiteatre de la Collège de France. Michel Foucault s-a plâns adesea de distanța care îl despărțea de "publicul" său, ca și de dificultatea de a stabili un schimb real de opinii din cauza sistemului stabilit<sup>5</sup>. Visa la o formă de seminar care să ofere spațiul unei adevărate munci colective. În ultimii ani, la încheierea cursului, Foucault își rezerva o bună parte a timpului pentru a răspunde întrebărilor puse de auditoriu.

Iată cum reconstituie, în 1975, ziaristul Gérard Petitjean de la Nouvel Observateur atmosfera de atunci: "Când pătrunde Foucault în arenă, grăbit, vijelios, ca un om care se pregătește să sară în apă, face pași de uriaș pentru a ajunge la scaun. Aprinde apoi o lampă și demarează cu o sută la oră. O voce puternică și convingătoare, amplificată de megafoane, singura concesie făcută modernismului, într-o sală abia luminată de niste aplice din stuc. Sunt numai trei sute de locuri si cinci sute de oameni înghesuiți, blocând orice spațiu liber. [...] Nici un efect oratoric. Totul e limpede și teribil de eficient. Nici cea mai măruntă concesie făcută improvizației. Foucault are la dispoziție douăsprezece ore pe an, pentru a explica, în cadrul

 <sup>4</sup> În cadrul aceluiași Collège de France.
 5 În 1976, în speranța, zadarnică de altfel, de a rări asistența, Michel Foucault a schimbat ora cursului de la 17.45 la 9 dimineața. Cf. începutul primei lecții (7 ianuarie 1976) din *Il faut défendre la société*. Curs la Collège de France, 1976, editat sub conucerea lui F. Ewald și A. Fontana, de M. Bertani si A. Fontana, Paris, Gallimard/Scuil, 1977.

unui curs public, sensul căutărilor sale din timpul anului trecut. Astfel că își concentrează materialul la maximum, umple și marginile, precum cei care scriu o scrisoare, dar își dau seama că mai are multe de spus tocmai când a ajuns la capătul paginii. Ora 19.55. Foucault se oprește. Studenții se îngrămădesc spre catedră. Nu ca să-i vorbească, ci pentru a-și opri reportofoanele. Nici o întrebare. În mijlocul rumorii generale, Foucault e singur". Şi acum, comentariul lui Foucault: "Ar trebui să putem discuta ceea ce v-am spus ca subiect. Uneori, când cursul nu a fost convingător, nici nu este nevoie de mare lucru; o singură întrebare ar putea pune totul în ordine. Dar această întrebare nu vine niciodată. În Franța, efectul de grup face imposibilă orice discuție. Și cum nu există cale de întoarcere, cursul devine teatral. Mă simt ca un actor sau un acrobat în fata spectatorilor. Când am terminat de vorbit intervine o senzație de singurătate totală..."6

Michel Foucault își aborda cursul ca un cercetător: căutări pentru o carte ce urma să fie scrisă, descoperirea unor câmpuri de problematizare, care constituiau mai degrabă o invitație lansată altor eventuali exegeți. Așa se face că prelegerile sale de la Collège de France nu se suprapun cărților publicate. Sunt mai degrabă schițe, chiar dacă unele teme se regăsesc atât în cursurile sale, cât și în volume. Fiecare are propriul său statut. Prelegerile țin de un regim discursiv specific în ansamblul "actelor filosofice" realizate de Michel Foucault. Profesorul desfășoară aici în mod special programul unei genealogii a raporturilor dintre a ști și a putea, în funcție de care, începând din anii '70, își va organiza munca – în opoziție cu aceea a unei arheologii a formațiunilor discursive care îl preocupase anterior.7

7 Cf. în special "Nietzsche, genealogie, istorie", în *Dits et Ecrits*, II, p. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Gérard Petit jean, "Les Grands Prêtres de l'université française", Le Nouvel Observateur, 7 aprilie 1975.

Cursurile sale aveau, însă, și o anumită funcție în actualitatea imediată. Auditoriul care le urmărea nu era captivat numai de istoria care se construia în fiecare săptămână în fața lui; nu era sedus numai de rigoarea expunerii; el găsea aici și o explicație a prezentului. Arta lui Michel Foucault consta în a combina actualitatea cu istoria. Putea vorbi despre Nietzsche sau Aristotel, despre expertiza psihiatrică în secolul al XIX-lea, sau despre pastoralele creștine, în așa fel încât auditoriul putea oricând să tragă o concluzie asupra evenimentelor contemporane. Forța caracteristică a cursurilor lui Michel Foucault ținea de această îmbinare subtilă dintre erudiția savantă, angajamentul personal și analiza atentă a evenimentului.

\*

O dată cu dezvoltarea și perfecționarea casetofoanelor din anii '70, biroul lui Michel Foucault a fost invadat de aceste instrumente. Astfel s-au putut păstra înregistrările cursurilor și, în parte, ale seminarelor.

Ediția de față are ca punct de referință prelegerile publice ale lui Michel Foucault, oferind o transcriere cât mai fidelă cu putință. Am fi dorit să nu facem nici o modificare. Numai că trecerea de la exprimarea orală la scriere impune intervenția editorului: este necesară introducerea unei minime punctuații, precum și decuparea pasajelor. Ne-am propus, însă, să păstrăm în măsura posibilului discursul așa cum a fost rostit.

Atunci când acest lucru a părut absolut necesar, reluările și repetițiile au fost eliminate; frazele întrerupte au fost completate, iar construcțiile incorecte rectificate.

Punctele de suspensie indică faptul că înregistrarea a fost indescifrabilă. Atunci când fraza devine obscură, am introdus între paranteze drepte o explicație conjecturală sau o adăogire.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Au fost folosite, în special, înregistrările realizate de Gérard Burlet și Jacques Lagrange, depuse la Collège de France și la IMEC.

Un asterisc în josul paginii marchează variantele semnificative ale notelor utilizate de Michel Foucault față de textul rostit.

Citatele au fost verificate, indicându-se referințele la textele folosite. Aparatul critic se limitează la elucidarea aspectelor obscure, explicitarea unor aluzii și precizarea punctelor critice.

Pentru facilitarea lecturii, fiecare lecție a fost precedată de un scurt sumar indicând principalele articulații.

Textul cursului este urmat de rezumatul publicat în Anuarul editat de Collège de France. Michel Foucault redacta aceste rezumate de regulă în luna iunie, cu puțin timp înainte de sfârșitul cursului. Pentru el era o ocazie să puncteze retrospectiv obiectivele și intenția prelegerilor. Rezumatele respective constituie, de altfel, cea mai bună prezentare.

Fiecare lecție se încheie cu o "situație" de care editorul este pe deplin răspunzător: el își propune să ofere cititorului elemente de context de ordin biografic, ideologic și politic, situând cursul în cadrul operei publicate și precizând locul acestuia în ansamblu, spre a facilita înțelegerea și a evita contradicțiile ce s-ar putea naște din omiterea circumstanțelor în care a fost elaborat și rostit fiecare curs.

\*

Cu această ediție a cursurilor de la Collège de France, un nou sector al "operei" lui Michel Foucault vede lumina tiparului.

Nu este vorba, în sensul propriu al termenului, de texte inedite, de vreme ce această ediție reproduce cuvintele rostite în public de Michel Foucault, în afară de suportul scris pe care îl folosea și care putea fi foarte elaborat. Daniel Defert,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Se vor găsi, la sfârșitul volumului, în "Situația cursului", criteriile și soluțiile adoptate de editori pentru acest an de învățământ.

deținător al notelor lui Michel Foucault, ne-a permis să le consultăm, drept care îi aducem caldele noastre mulțumiri.

Această ediție a cursurilor ținute la Collège de France a fost autorizată de moștenitorii lui Michel Foucault, care au dorit să satisfacă pe această cale imensa cerere manifestată în Franța, ca și în străinătate. Ceea ce a avut loc în condiții de incontestabilă seriozitate. Editorii s-au străduit să fie la înălțimea încrederii de care s-au bucurat.

François Ewald și Alessandro Fontana

# CURSURI ANUL 1974-1975

### Cursul din 8 ianuarie 1975

Expertizele psihiatrice în materie penală. — Tipul de discurs al acestora. — Discursuri adevărate și discursuri hilare. — Proba legală în dreptul penal al secolului al XVIII-lea. — Reformatorii. — Principiul convingerii intime. — Circumstanțele atenuante. — Raportul dintre adevăr și justiție. — Grotescul în mecanica puterii. — Dubletul psihologico-moral al delictului. — Expertiza demonstrează cât de mult semăna individul cu crima înainte chiar de comiterea acesteia. — Emergența puterii de normalizare.

Aș dori să încep cursul din acest an prezentându-vă două rapoarte de expertiză psihiatrică în materie penală. Vi le citesc fără altă introducere. Primul datează din 1955, exact de acum douăzeci de ani. Este semnat de cel puțin unul dintre marile nume ale psihiatriei penale din acea vreme și se referă la un caz de care poate unii dintre dumneavoastră își amintesc. Este povestea unei femei și a amantului ei, care au ucis-o pe fetița femeii. Bărbatul, deci amantul mamei, a fost acuzat de complicitate la omor, sau în orice caz, de incitare la crimă; pentru că s-a stabilit că femeia își omorâse copilul cu propriile-i mâini. Iată deci expertiza făcută cu privire la bărbatul pe care îl voi numi A., cu permisiunea dumneavoastră, pentru că nu am putut niciodată să-mi dau seama în ce măsură este permis să faci publice expertizele medico-legale, menționând numele reale!

"Experții întâmpină dificultăți evidente în a emite o apreciere psihologică în privința lui A., având în vedere faptul că nu se pot pronunța asupra culpabilității morale a acestuia. Cu toate acestea vom avea în vedere ipoteza în care A. ar fi exercitat asupra tinerei L., într-o formă sau alta, o influență care ar fi

determinat-o pe aceasta să-și ucidă copilul. Iată cum ne reprezentăm faptele și actorii în lumina acestei ipoteze: A. aparține unui mediu neomogen și instabil din punct de vedere social. Copil nelegitim, a fost crescut de mamă, nu a fost recunoscut de tată decât târziu și și-a descoperit atunci frații vitregi, fără a se putea stabili o adevărată coeziune familială. În plus, după moartea tatălui, s-a trezit din nou singur cu mama lui, o femeie de condiție destul de dubioasă. Cu toate acestea, tânărul a urmat studii secundare, dar originea sa ar fi putut influența într-o oarecare măsură orgoliul său natural. Persoanele de felul lui nu se simt, de fapt, niciodată perfect asimilate lumii în care ajung să evolueze; de unde și cultul lor pentru paradox și pentru tot ce creează dezordine. Ele se simt mai puțin dezrădăcinate într-o ambianță de idei mai revoluționare [vă amintesc că ne aflăm în anul 1955; M.F.] decât într-un mediu și o filosofie riguros organizate. Este geneza tuturor reformelor intelectuale, a tuturor cenaclurilor; atmosfera de la Saint Germain-des-Près, a existențialismului<sup>2</sup> etc. În cadrul acestor mișcări, personalitățile cu adevărat puternice pot ieși în evidență, mai ales dacă au păstrat un anume sens al adaptării. Ele pot astfel ajunge la celebritate și fonda o școală stabilă. Mulți, însă, nu-și pot depăși mediocritatea şi caută să atragă atenția prin extravaganțe vestimentare sau chiar prin acte extraordinare. Astfel, la aceștia găsim trăsături de alcibidiadism<sup>3</sup> și erostratism<sup>4</sup>. Acești indivizi nu se mai ocupă cu tăierea cozii propriului câine sau cu incendierea templului din Efes, dar se lasă mânați de ura față de morala burgheză, mergând la respingerea legilor sau până la crimă, pentru a-și exacerba personalitatea, cu atât mai mult cu cât, la origini, această personalitate este mai degrabă jalnică. Există, fără îndoială, în toate acestea, o anumită doză de bovarism<sup>5</sup>, acea pornire a omului de a se crede altfel decât e, mai frumos și mai important decât în realitate. Iată de ce A. s-a putut considera un supraom. Ceea ce este curios, de altfel, este că a rezistat influenței militare. Chiar el spunea, doar, că Școala de la Saint-Cyr formează caractere. Se pare, însă, că uniforma nu a avut o înrâurire pozitivă în cazul lui Algarron<sup>6</sup>. Acesta era, de altfel, tot timpul grăbit să fugă de la armată pentru micile

sale aventuri amoroase. O altă trăsătură psihologică a lui A. [după bovarism, erostratism și alcibiadism; M.F.] este donjuanismul<sup>7</sup>. Își petrecea practic tot timpul liber colecționând amante, femei ușoare de cele mai multe ori, ca și tânăra L. Apoi, cu o evidentă lipsă de gust, le ținea discursuri pe care acestea erau prea puțin capabile să le înțeleagă din cauza educației precare. Individului îi plăcea să dezvolte în fața cuceririlor sale paradoxuri «henorme», cum le numea Flaubert, pe care unele dintre ele le ascultau cu gura căscată, iar altele pur și simplu nu le auzeau. După cum cultura prea timpurie pentru situația sa mondenă și intelectuală l-a defavorizat pe A., tânăra L. i-a călcat pe urme într-un mod caricatural și tragic în același timp. Este vorba aici de un nou grad, inferior, de bovarism. Ea s-a lăsat sedusă de paradoxurile lui A., care aproape au intoxicat-o. I se părea să atinge astfel un plan intelectual superior. A. îi vorbea de necesitatea ca un cuplu să facă în comun lucruri extraordinare, pentru a stabili legături indisolubile: de exemplu, să ucidă un șofer de taxi; să suprime un copil fără nici un motiv pentru a-și dovedi capacitatea de decizie. Iar tânăra L. a hotărât să o ucidă pe Catherine. Cel puţin aceasta este versiunea ei. La rândul său, A. nu acceptă în totalitate această versiune, dar nici nu o respinge complet, de vreme ce recunoaște că a dezvoltat în fața femeii, poate imprudent, paradoxurile din care aceasta, lipsită de discernământ, și-a făcut o regulă de acțiune. Astfel, fără a înclina balanța către realitatea și gradul de culpabilitate al lui A., vom înțelege în ce măsură influența lui asupra tinerei L. a putut fi pernicioasă. Problema care se pune pentru noi este, înainte de toate, să căutăm să decidem care este, din punct de vedere penal, responsabilitatea lui A. Insistăm asupra faptului că nu trebuie să confundăm termenii. Nu cercetăm care este partea de responsabilitate morală a lui A. în crimele comise de tânăra L.: aceasta este treaba magistraților și a juraților. Noi cercetăm numai dacă, din punct de vedere medico-legal, devierile sale de caracter sunt de origine patologică, dacă ele realizează o tulburare mentală suficientă pentru a atinge responsabilitatea penală. Răspunsul va fi, bineînțeles, negativ. A. a greșit, evident, când

nu s-a ținut de programul școlii militare, iar, în dragoste, de escapadele de week-end; cu toate acestea, paradoxurile sale nu au valoare de idei delirante. În schimb, dacă nu a expus în mod imprudent în fața tinerei teorii prea complicate pentru ea, ci, dimpotrivă, a împins-o intenționat spre crimă, fie pentru a se debarasa de copil, fie spre a-și dovedi «forța de convingere», fie dintr-un joc pervers precum Don Juan în scena săracului<sup>8</sup>, responsabilitatea sa este integrală. Nu putem prezenta decât sub această formă condițională concluzii ce pot fi atacate din toate părțile, într-o afacere în care riscăm să fim acuzați că ne depășim misiunea și că ne asumăm rolul juraților, că ne pronunțăm pentru sau împotriva culpabilității propriu-zise a inculpatului; ni se poate reproșa chiar un laconism excesiv, dacă am spune pur și simplu ceea ce, la nevoie, ar fi fost suficient: și anume că A. nu prezintă nici un simptom de maladie mentală și că, la modul general, este pe deplin responsabil."

Iată deci un text ce datează din 1955. Îmi cer iertare pentru lungimea acestor documente (dar veți înțelege imediat cât de mult ne interesează); aș vrea să citez acum altele, care sunt mult mai scurte, sau mai degrabă un raport redactat în legătură cu trei bărbați acuzați de șantaj într-o afacere sexuală. Voi cita raportul referitor la cel puțin doi dintre aceștia<sup>9</sup>.

raportul referitor la cel puţin doi dintre aceştia<sup>9</sup>.

Unul dintre ei, să spunem X., "nu este stupid din punct de vedere intelectual, chiar dacă nu e strălucit; își urmărește bine ideile și are memorie bună. Din punct de vedere moral, este homosexual de la vârsta de doisprezece sau treisprezece ani, acest viciu fiind la început o compensare față de batjocura la care era supus, pe când se găsea în departamentul MANCHE, crescut de asistență publică. Poate că și aspectul său efeminat a agravat această tendință spre homosexualitate, dar ceea ce l-a mânat pe X. spre șantaj a fost atracția câștigului. X. este complet imoral, cinic și palavragiu. În urmă cu trei mii de ani, ar fi locuit cu certitudine în Sodoma, iar flăcările cerului l-ar fi pedepsit pe bună dreptate pentru viciul său. Trebuie să recunoaștem că Y. [care este obiectul șantajului; M.F.] ar fi meritat aceeași pedeapsă. Pentru că are o oarecare vârstă, e relativ bogat și nu găsește să-i propună altceva lui X. decât să-l

instaleze într-un local de invertiți, unde să fie casier, fiind plătit în timp, din banii investiți în această achiziție. Y., servind succesiv sau simultan drept amant sau metresă a lui X., este cât se poate de respingător. Dar X. îl iubește pe Z. Ar trebui văzută de aproape alura efeminată a fiecăruia pentru a înțelege cât de potrivit este un asemenea termen; am spune mai degrabă că nu în Sodoma, ci în Gomora și-ar fi găsit locul".

Şi aş putea continua, referindu-mă, de această dată, la Z. "E o ființă destul de mediocră, recalcitrantă, cu o memorie bună și idei coerente. Din punct de vedere al caracterului este un personaj cinic și imoral. Se complace în mocirlă, e în mod manifest necinstit și ascuns. Cu el trebuie practicată o adevărată «maiotica<sup>10</sup>» [chiar așa este scris în raport, ceva care provine, fără îndoială, de la maiou; M.F.]. Dar trăsătura cea mai evidentă a caracterului său pare a fi un fel de lene care nu poate fi calificată în nici un mod concret. Este evident mai puțin obositor să schimbi discuri într-un local de noapte și să-ți găsești clienți acolo, decât să muncești cu adevărat. El recunoaște, de altfel, că a devenit homosexual din necesități materiale, din poftă de câștig și că, după ce a prins gustul banului, persistă în acest stil de viață." Concluzia: "Este un individ deosebit de respingător".

Observați că despre acest gen de discurs se pot spune foarte multe, dar și foarte puține lucruri. Pentru că, la urma urmei, discursurile care au trei calități în același timp sunt destul de rare într-o societate ca a noastră. Prima este calitatea de a putea determina, direct sau indirect, o hotărâre în justiție care privește, la urma urmei, libertatea sau detenția unui om. Ba chiar, la limită (și, vom vedea asemenea cazuri) viața și moartea. Prin urmare, există argumentații care au, în ultimă instanță, putere de viață și de moarte. O a doua calitate derivă din această întrebare: de unde au argumentațiile respective această putere? Poate de la instituția judiciară, dar și din faptul că au rolul, în cadrul instituției judiciare, de discursuri ale adevărului, având un statut științific, ori ca discursuri bine formulate, și formulate exclusiv de oameni calificați, în interiorul unei instituții științifice. Argumentații care pot ucide, argumentații ale adevărului și

care – dumneavoastră înșivă ați dovedit-o și puteți depune mărturie<sup>11</sup> – stârnesc hohote de râs. Iar discursurile adevărului care stârnesc râsul și care au puterea instituțională de a ucide, sunt, la urma urmei, într-o societate ca a noastră, discursuri care merită ceva atenție. Cu atât mai mult cu cât, dacă unele expertize, în special prima, se referă – așa cum ați văzut – la o afacere relativ gravă, deci relativ rară, în cel de-al doilea caz, datând din 1974 (deci de anul trecut) este vorba de pâinea zilnică a justiției penale, și era să spun, a tuturor clienților justiției. Aceste argumentații care ucid și stârnesc hohote de râs se află chiar aici, în inima instituției noastre judiciare.

Nu este pentru prima dată când funcționarea adevărului judiciar pune probleme sau chiar provoacă râsul. Știți prea bine că la sfârșitul secolului al XVIII-lea (cred că v-am vorbit despre asta acum doi ani 12), modul în care se administra proba varietății în practica penală suscită ironii și critici în același timp. Vă aduceți aminte de acea speță, scolastică și totodată aritmetică, a probei legale, cum se numea în dreptul penal al secolului al XVIII-lea, în care se distingea o întreagă ierarhie de probe ce se anulau reciproc din punct de vedere cantitativ şi calitativ.<sup>13</sup> Erau probe complete şi incomplete, probe depline şi parțiale, probe integrale, semi-probe, indicii, detalii. În final, toate aceste elemente de demonstrație erau combinate și adunate pentru a se ajunge la o anume cantitate de probe pe care legea, sau mai degrabă cutuma, le considera minimumul necesar pentru a obține condamnarea. Plecând de aici, de la această aritmetică, de la acest calcul al probei, tribunalul trebuia să decidă. Iar hotărârea sa era legată, cel puțin până la un anumit punct, de această aritmetică a probei. În afara acestei legislații, bazată pe probe ale căror cantitate și natură era definită legal; în plus față de această formalizare legală a demonstrației, mai exista principiul potrivit căruia pedepsele trebuiau determinate într-o manieră proporțională cu suma probelor adunate. Ceea ce înseamnă că nu era de ajuns să spui: trebuie o probă deplină, întreagă și completă pentru a determina o pedeapsă. Dreptul clasic dicta: dacă suma nu atinge acel grad maxim de probe căruia să-i corespundă o pedeapsă deplină și întreagă, dacă

suma rămâne întrucâtva în suspensie, dacă nu avem decât trei sferturi de probă și nu o probă deplină, aceasta nu înseamnă că nu trebuie să pedepsim. La trei sferturi de probă se cuvin trei sferturi de pedeapsă; la o semiprobă, o jumătate de pedeapsă 14. Altfel spus, nu ești suspect fără a fi pedepsit. Cel mai mărunt element de demonstrație sau, în orice caz, un anumit element al demonstrației era suficient pentru a atrage o anume proporție de pedeapsă. Tocmai această practică a verității a suscitat critici și ironii din partea reformatorilor de la sfârșitul secolului al XVIII-lea, cum ar fi Voltaire, Beccaria, Servan sau Dupaty 15.

Acestui sistem al probei legale, al aritmeticii demonstrației, i-a fost opus principiul intimei convingeri<sup>16</sup>; un principiu care, acum când îl vedem funcționând și urmărim reacția oamenilor la efectele sale, ne dă impresia că autorizează condamnarea fără probe. Trebuie însă să recunoaștem că principiul intimei convingeri, așa cum a fost formulat și instituționalizat la sfârșitul secolului al XVIII-lea, avea un sens istoric perfect determinat<sup>17</sup>.

În primul rând: nu trebuie să condamni până nu ai ajuns la o certitudine completă. Adică nu mai trebuie să existe proporționalitate între demonstrație și pedeapsă. Pedeapsa trebuie să urmeze legea lui "totul sau nimic", o probă incompletă nu poate atrage o pedeapsă parțială. O pedeapsă, oricât de ușoară ar fi ea, nu poate fi hotărâtă decât atunci când proba totală, completă, exhaustivă și întreagă a culpabilității a fost stabilită. Aceasta este prima semnificație a principiului intimei convingeri: judecătorul nu trebuie să înceapă să pedepsească decât dacă este convins în sinea sa de culpabilitate, și nu doar dacă are bănuieli.

În al doilea rând, sensul acestui principiu este următorul: pot fi validate nu doar probele definite și calificate ca atare de lege. Orice probă trebuie acceptată cu condiția să fie probantă, adică să fie de natură să antreneze un spirit al varietății, susceptibil de judecată, deci de adevăr. Nu legalitatea probei, conformitatea acesteia cu legea, îi conferă calitatea de probă, ci faptul că poate fi demonstrată. Caracterul demonstrabil al probei o face acceptabilă.

Şi în sfârşit – a treia semnificație a principiului intimei convingeri – criteriul după care se va recunoaște că demonstrația a fost stabilită nu este tabloul canonic al probelor bune, ci convingerea: convingerea unui subiect oarecare, a unui subiect indiferent. Ca individ care gândește, el este susceptibil de cunoaștere și de adevăr. Prin urmare, cu principiul intimei convingeri, am trecut de la regimul aritmetico-scolastic și ridicol al probei clasice, la regimul obișnuit, onorabil și anonim al adevărului pentru un subiect presupus universal.

Or, în fapt, acest regim al adevărului universal, la care dreptul penal pare să fie adaptat din secolul al XVIII-lea, contine în realitate și după cum este aplicat, două fenomene; el include două fapte sau două practici importante și care, cred eu, constituie modul real în care funcționează adevărul judiciar și, în același timp, îl dezechilibrează în raport cu formularea strictă și generală a principiului intimei convingeri.

Știți, fără îndoială, că, în ciuda principiului potrivit căruia nu trebuie niciodată să pedepsești înainte de a se fi ajuns la probă, la intima convingere a judecătorului, în practică se menține tot timpul o oarecare proporționalitate între gradul de certitudine și gravitatea pedepsei acordate. Știți foarte bine că atunci când nu este foarte sigur în legătură cu un delict sau o crimă, judecătorul – fie el magistrat ori jurat – are tendința de a-și traduce incertitudinea prin atenuarea pedepsei. Unei incertitudini nu foarte asumate îi corespunde, în fapt, o pedeapsă mai mult sau mai puțin atenuată, dar pedeapsa rămâne oricum. Ceea ce înseamnă că și în sistemul nostru, în ciuda principiului intimei convingeri, prezumțiile nu rămân nepedepsite. Astfel funcționează circumstanțele atenuante.

În fond, la ce foloseau circumstanțele atenuante? În general, la modularea rigorii legii, așa cum fusese ea formulată în 1810 de Codul penal. Adevăratul obiectiv urmărit de legiuitorul din 1832, când a definit circumstanțele atenuante, nu era să permită îmblânzirea pedepselor; ci, dimpotrivă, să împiedice achitarea pe care jurații o hotărau prea des atunci când nu voiau să aplice legea în toată rigoarea ei. În special în cazul infanticidului, jurații din provincie aveau obiceiul să nu pronunțe

nici o condamnare, pentru că dacă ar fi făcut-o, ar fi trebuit să aplice legea, iar aceasta cerea pedeapsa cu moartea. Ca să nu aplice pedeapsa maximă, ei preferau să pronunțe achitarea. Tocmai pentru a reda juraților și justiției penale un grad corespunzător de severitate, li s-a acordat juraților, în 1832, posibilitatea de a modula aplicarea legii prin circumstanțele atenuate.

Ce s-a întâmplat, însă, în legalitate, în umbra acestui obiectiv, pe care și-l propusese în mod explicit legiuitorul? Severitatea juraților a crescut. Dar s-a mai întâmplat ceva, și anume faptul că, din acest punct, principiul intimei convingeri a putut fi ocolit. Când jurații s-au aflat în situația să decidă asupra vinovăției cuiva, o culpabilitate în legătură cu care existau multe probe, dar nu exista o certitudine, se aplica principiul circumstanțelor atenuante și se acorda o pedeapsă ușoară sau mult inferioară celei prevăzute de lege. Prezumția, gradul de prezumție, se înscria astfel în gravitatea pedepsei.
În afacerea Goldman<sup>18</sup>, care a fost judecată acum câteva

săptămâni, scandalul a izbucnit chiar în sânul instituției judiciare; procurorul general, care ceruse o anumită pedeapsă, s-a declarat el însuși uimit în fața verdictului. Și aceasta pentru că instanța nu a aplicat acest uzaj, care este în fond absolut contrar legii și care cere ca, atunci când nu ești foarte sigur, să invoci circumstanțele atenuante. Ce s-a întâmplat, de fapt, în afacerea Goldman? Instanța a aplicat în fond principiul intimei convingeri, sau, dacă vreți, nu l-a aplicat, ci a aplicat chiar legea. Adică a considerat că are o convingere intimă și a aplicat pedeapsa așa cum fusese cerută de procuror. Or, procurorul era atât de obișnuit să vadă că, atunci când există unele îndoieli, nu se aplică exact solicitarea parchetului, ci o sentință de nivel mai redus, încât a fost el însuși uimit de severitatea pedepsei. În uluirea sa, el deconspiră această uzanță absolut ilegală și în orice caz contrară principiului potrivit căruia circumstanțele atenunate sunt menite să marcheze incertitudinea instanței. De fapt, ele nu trebuie să servească niciodată la dezvăluirea incertitudinii instanței; dacă mai există incertitudini, trebuie pronunțată pur și simplu achitarea. În fapt, în spatele princi-

piului intimei convingeri se află o practică ce constă, exact ca în vechiul sistem al probelor legale, în modularea pedepsei în funcție de incertitudinea probei.

O altă practică duce de asemenea la ocolirea principiului intimei convingeri și la reconstituirea unui sistem care ține de proba legală ori care seamănă, în orice caz, prin anumite trăsături, cu modul de funcționare a justiției din secolul al XVIII-lea. Această cvasi-reconstituire, această pseudo-reconstituire a probei legale nu apare, bineînțeles, în refacerea arit-meticii probelor, ci în faptul că – în contradicție cu principiul intimei convingeri care pretinde aducerea tuturor probelor, adunarea acestora, singura care le poate cântări fiind conștiința judecătorului, a juratului sau a magistratului – unele probe au, în ele însele, efect de putere, valori demonstrative, care sunt unele mai importante decât altele și, aceasta independent de propria lor structură rațională. Dar dacă nu depind de structura lor rațională, de ce anume depind ele? Ei bine, depind de subiectul care le enunță. Astfel, de exemplu, rapoartele poliției sau mărturiile polițiștilor au, în sistemul justiției franceze actuale, un fel de privilegiu față de orice alte rapoarte sau mărturii, pentru că sunt enunțate de un funcționar de poliție care a depus un jurământ profesional. Pe de altă parte, raportul experților – în măsura în care statutul lor de experți conferă mărturiei o valoare științifică sau chiar un statut științific - are, față de orice alt element de demonstrație judiciară, un anumit privilegiu. Acestea nu sunt probe legale în sensul dreptului clasic de la sfârșitul secolului al XVIII-lea dar sunt totuși enunțuri judiciare privilegiate, care antrenează prezumții ce statuează adevărul, prezumții ce le sunt inerente, în funcție de cei le enunță. Pe scurt, sunt enunțuri cu efecte de veritate și de putere, efecte care le sunt specifice: un fel de supra-legalitate a unor enunturi în producerea adevărului judiciar.

Aș dori să mă opresc o clipă asupra raportului adevăr/justiție, pentru că aceasta este, fără îndoială, una dintre temele fundamentale ale filosofiei occidentale<sup>19</sup>. Una dintre supozițiile cele mai imediate și mai radicale ale oricărui discurs judiciar, politic sau critic spune că există o dependență esențială între

afirmarea adevărului și practica justiției. Numai că se întâmplă ca, în punctul în care se întâlnesc instituția menită să reglementeze justiția, pe de o parte, și instituțiile calificate să afirme adevărul, pe de altă parte, mai pe scurt, în punctul în care se întâlnesc tribunalul și specialistul, în punctul în care se încrucișează instituția judiciară cu știința medicală sau cu știința în general, în acest punct se găsesc formulate enunțuri care au statut de discurs al adevărului, care dețin efecte judiciare considerabile și care au, totuși, curioasa proprietate de a fi străine tuturor regulilor, chiar celor mai elementare, de constituire a unui discurs științific; ele sunt străine și normelor de drept și celor de existență, așa cum sunt textele pe care vi le-am citit adineauri, în sensul cel mai strict și mai grotesc.

Texte grotești - și când spun "grotești" folosesc acest termen într-un sens, dacă nu absolut strict, măcar într-unul foarte serios. Voi numi "grotesc", în cazul unui discurs sau al unui individ, faptul de a deține prin statut efecte de putere pe care calitățile lor intrinseci nu le justifică și de aceea ar trebui să le fie interzise. Grotescul sau, dacă vreți, caracterul "ubuesc"<sup>20</sup> nu este numai o categorie de injurii, un epitet injurios, și n-aș vrea să-l folosesc în acest sens. Cred că există o categorie precisă; ar trebui, în orice caz, să definim o categorie precisă a analizei istorico-politice, care ar fi categoria grotescului sau "ubuesc"-ului. Teroarea ubuescă, suveranitatea grotescă sau, în termeni mai austeri, maximalizarea efectelor puterii plecând de la descalificarea celui care le produce: aceste fenomene, cred eu, nu sunt un accident în istoria puterii, nu sunt simple rateuri ale mecanicii puterii. Mie îmi pare că sunt una dintre rotitele ce fac parte inerentă din mecanismul puterii. Puterea politică, în unele societăți și, în orice caz, în societatea noastră, își poate oferi și și-a oferit efectiv posibilitatea de a transmite efectele sale, mai mult încă, de a găsi originea acestor efecte într-un colt care este manifest, explicit și voluntar descalificat de oroare, infamie sau ridicol. În fond, această mecanică grotescă a puterii, sau asamblarea grotescului în mecanica puterii, este foarte veche în structurile, în funcționarea politică a societăților noastre. Aveți exemple strălucite în istoria romană, în special în istoria Impe-

riului roman, unde a existat chiar un mod, dacă nu exact de a guverna, cel puțin de a domina, prin această descalificare teatrală a punctului de origine, a punctului de convergență a tuturor efectelor puterii în persoana împăratului; descalificarea face ca deținătorul *maiestății*, a acelui plus de putere față de oricare alta, să fie în același timp, în persoana sa, în personajul pe care-l joacă, în realitatea sa fizică, în costumația sa, în gesturi, în trup, în sexualitate, în felul său de a fi, un personaj infam, grotesc, ridicol. De la Nero la Heliogabal, mecanismul puterii grotești, al suveranității infame a fost permanent pus în practică în funcționarea Imperiului roman<sup>21</sup>.

Grotescul este unul dintre procedeele esențiale ale suveranității arbitrare. Dar trebuie să știți că grotescul este și un procedeu inerent birocrației aplicate. Chiar dacă mașina administrativă, cu efectele sale inconturnabile de putere, trece prin funcționarul mediocru, nul, imbecil, plin de mătreață, ridicol, ponosit, sărac, neputincios, ea a fost una dintre caracteristicile marilor birocrații occidentale, încă din secolul al XIX-lea. Grotescul administrativ nu a fost numai genul de percepție vizionară asupra administrației pe care au avut-o Balzac, Dostoievski, Courteline sau Kafka. Grotescul administrativ este, de fapt, una din posibilitățile pe care și l-a oferit birocrația. "Ubu amploaiatul" aparține funcționării administrației moderne, așa cum ținea de funcționarea Imperiului roman faptul că puterea se găsea în mâinile unui histrion nebun. Iar ceea ce spun despre Imperiul roman sau despre birocrația modernă poate fi la fel de bine spus despre alte forme mecanice ale puterii, despre nazism sau fascism. Grotescul unuia ca Mussolini era riguros înscris în mecanica puterii. Puterea își oferea această imagine de a se fi născut dintr-un individ deghizat teatral, pomădat ca un clovn, ca un bufon.

De la suveranitatea infamă la autoritatea ridicolă mi se pare că avem toate gradele fenomenului pe care l-am putea numi lipsa de demnitate a puterii. Știți că etnologii – mă gândesc în special la remarcabilele analize publicate de Clastres<sup>22</sup> – au identificat acest fenomen prin care cel căruia i se atribuie o putere este, în același timp, ridiculizat, transformat în obiect

sau arătat într-o lumină nefavorabilă prin intermediul unei serii de ritualuri și ceremonii. Să fie vorba, în societățile arhaice sau primitive de un ritual menit să limiteze efectele puterii? Poate. Aş spune, însă, că, dacă aceste ritualuri se regăsesc în societățile noastre, ele au cu totul altă funcție. Când prezentăm în mod explicit puterea ca abjectă, infamă, ubuescă sau pur și simplu ridicolă, nu cred că ne propunem să-i limităm efectele și să-l detronăm prin magie pe cel ce poartă coroana. Mi se pare că, dimpotrivă, scoatem în evidență caracterul inconturnabil, inevitabil al puterii, care poate funcționa cu precizie în toată rigoarea sa și la cota de vârf a raționalității sale violente, chiar atunci când încape în mâinile cuiva efectiv descalificat. Această problemă a infamiei suveranității, a suveranului descalificat, este în fond problema pe care și-a pus-o Shakespeare; și întreaga serie de tragedii ale regilor pune exact aceeași problemă, fără ca infamia suveranului să devină vreodată o teorie în sine.23 Repet însă, în societatea noastră, de la Nero (care este poate prima mare figură inițiatică a suveranului infam) până la omul mărunt cu mâinile tremurătoare, încoronat de patruzeci de milioane de morți, care, din fundul buncărului său, nu mai cerea decât două lucruri: să fie distrus totul deasupra și să i se aducă, până crapă, prăjituri cu ciocolată – aveți în toată splendoarea lui un enorm sistem de funcționare a suveranului infam.<sup>24</sup>

Nu am nici forța, nici curajul, nici timpul de a consacra acestei teme cursul din acest an. Dar aș vrea să reiau cel puțin problema grotescului în legătură cu textele pe care vi le-am citit. Nu cred că poate fi luat drept insultă faptul de a trata drept grotești aceste texte și de a pune problema existenței și funcției grotescului în aceste texte. În punctul său culminant, acolo unde își conferă dreptul de a ucide, justiția a instaurat un discurs ubuesc, a născut un limbaj savant al lui Ubu. Ca să ne pronunțăm cu solemnitate, să declarăm următoarele: Occidentul, care – de la societatea romană și cetatea greacă – nu a încetat să viseze să confere putere unui discurs al adevărului într-o cetate a dreptății, a sfârșit prin a acorda o putere necontrolată, în aparatul său de justiție, parodiei, și mai ales parodiei

recunoscute ca atare a discursului științific. Să le lăsăm altora analiza efectelor de adevăr pe care subiectul presupus a fi în cunoștință de cauză le poate produce în discursul său. <sup>25</sup> Eu îmi propun mai degrabă să examinez efectele de putere produse, în realitate, de un discurs statutar și descalificat în același timp. Putem încerca această analiză în diverse direcții, putem încerca să reperăm ideologia care stă la baza argumentațiilor din care v-am dat câteva exemple. Putem, de asemenea, să pornim de la instituția sau de la cele două instituții care le suportă, cea judiciară și cea medicală, spre a vedea cum au luat naștere aceste discursuri. Ceea ce voi încerca să fac (aceia dintre dumneavoastră care au frecventat cursurile din anii trecuți știu bine spre ce mă îndrept), nu este o analiză ideologică sau o analiză "instituționalistă"; mai degrabă am să încerc să identific, să analizez tehnologia puterii care folosește acest tip de discurs și încearcă să-l facă să funcționeze.

De aceea, pun de la început următoarea întrebare: ce se întâmplă în acest discurs ubuesc care se află în centrul practicii noastre judiciare, al practicii penale? Deci, o teorie a unui Ubu psihiatrico-penal. În esență, cred că se poate spune că în genul de texte din care v-am dat câteva exemple avem de a face cu o serie, era să zic de substituiri, dar nu cred că este cuvântul potrivit: ar trebui să spunem mai degrabă de ocolișuri. Pentru că, de fapt, nu este vorba de un joc al înlocuirilor, ci de introducerea unor dublete succesive. Altfel spus, aceste argumentații psihiatrice în materie penală nu-și propun să instaleze, cum spun oamenii, o altă scenă; ci, dimpotrivă, să dubleze elementele pe aceeași scenă. Nu este vorba deci de cenzura care marchează accesul spre simbolic, ci de sinteza coercitivă, care asigură transmiterea puterii și deplasarea la nesfârșit a efectelor sale<sup>26</sup>.

În primul rând, expertiza psihiatrică permite dublarea delictului, așa cum este el calificat de lege, printr-o serie de cu totul alte lucruri. Acestea nu constituie delictul însuși, ci o serie de comportamente, de moduri de a fi, care, bineînțeles, în discursul expertului psihiatric sunt prezentate drept cauza, originea, motivația, punctul de plecare al delictului. În fapt, în

practica judiciară acestea vor constitui substanța, materia care atrage pedeapsa. Știți că în virtutea legii penale, care continuă să fie Codul lui Napoleon din 1810 – și era deja un principiu recunoscut în așa-numitele coduri intermediare ale Revoluției<sup>27</sup> -, în sfârşit, încă de la sfârşitul secolului al XVIII-lea, în virtutea legii penale, nu sunt condamnabile decât infracțiunile definite ca atare de lege, și anume de o lege anterioară actului supus judecății. Nu există retroactivitate în legea penală, în afara unui număr oarecare de cazuri excepționale. Or, ce face expertiza față de litera legii care spune: "Nu pot fi pedepsite decât infracțiunile definite ca atare de lege"? Ce tip de argumente sunt scoase în evidență? Ce tip de obiecții propune judecătorului expetiza, prezentându-le ca obiect al intervenției sale judiciare și motivație a pedepsei? Vă recomand să vă întoarceți la termenii din documentele citate - și aș putea să vă prezint și alte texte, am luat doar o scurtă serie de expertize, toate datând din anii 1955-1974. Care sunt deci aspectele pe care le dă la iveală expertiza judiciară, atașându-le delictului ca pe o dublură sau un dublet? Sunt noțiuni pe care le găsim permanent în această serie de texte: "imaturitate psihologică", "personalitate slab conturată", "apreciere incorectă a realității". Toate acestea sunt expresii pe care le-am găsit efectiv în expertizele respective: "profund dezechilibru afectiv", "serioase perturbări emoționale". Sau mai departe: "compensare", "producție imaginară", "manifestare de orgoliu pervertit", "joc pervers", "erostratism", "alcibiadism", "donjuanism", "bovarism" etc. Or, ce funcție are acest ansamblu de noțiuni sau aceste două serii de noțiuni? În primul rând, să repete tautologic infracțiunea pentru a o înscrie și a o constitui ca trăsătură individuală. Expertiza permite o trecere de la act la conduită, de la delict la modul de a fi, făcând să apară comportamentul ca delict, dar în stadiul de generalitate, în conduita individului. În al doilea rând, această serie de noțiuni are funcția de a deplasa nivelul de realitate al infracțiunii, de vreme ce aceste comportamente nu încalcă legea, pentru că nici o lege nu-ți interzice să fii dezechilibrat afectiv, nici o lege

nu-ți interzice să ai tulburări emoționale, nici o lege nu-ți interzice să ai un orgoliu pervertit; și nu există măsuri legale împotriva erostratismului. Iar dacă acest gen de comportamente nu încalcă legea, cui aduce el atingere? Fondul pe care el se detașează este nivelul de dezvoltare optimal, amenințat de "imaturitatea psihologică", de "personalitatea insuficient conturată", de "profundul dezechilibru". Aici mai apare și un criteriu al realității: "apreciere incorectă a realului". Acestea sunt de fapt calificative morale, cum ar fi modestia sau fidelitatea. Şi sunt, totodată, norme etice.

Pe scurt, expertiza psihiatrică permite constituirea unui dublet etico-psihologic al delictului. Adică delegalizează infracțiunea așa cum este ea formulată în Codul penal, strecurându-i în spate o dublură care îi seamănă ca un frate sau o soră și care face din aceasta nu o infracțiune în sensul legal al termenului, ci o iregularitate față de un anumit număr de norme ce pot fi fiziologice, psihologice sau morale etc. Îmi veți spune că nu este chiar atât de grav. Atunci când li se cere să supună expertizei un delincvent, iar psihiatrii spun: "La urma urmei, dacă a comis un furt înseamnă că este de fapt un hot; sau dacă a comis o crimă, înseamnă că are impulsuri ucigașe", lucrurile nu stau altfel decât în istoria lui Molière cu privire la muțenia tinerei din piesa sa<sup>28</sup>. Numai că este ceva mai grav, și nu este grav numai pentru că aceasta poate atrage moartea unui om, după cum vă spuneam mai devreme. Ceea ce este mai grav este faptul că în acel moment psihiatrul nu propune o explicație a unei crime: este vorba în realitate de un lucru ce trebuie pedepsit, și care este oferit ca momeală aparatului justiției.

Aduceți-vă aminte ce se întâmpla în expertiza lui Algarron. Experții spuneau: "Noi, ca experți, nu suntem chemați să ne pronunțăm dacă a comis sau nu crima ce i se pune în seamă. Dar [și exact așa începea paragraful final pe care vi l-am citit adineauri; M.F.] să presupunem că a comis-o. Eu, ca expert psihiatru, o să vă explic cum ar fi comis-o, dacă ar fi comis-o." Întreaga analiză a acestei afaceri (am pronunțat de mai multe ori numele real, nu contează) este în realitate explicația modului în care crima ar fi putut fi efectiv comisă. De altfel,

experții se exprimă cu cruzime: "Vom avea în vedere ipoteza în care A. ar fi exercitat asupra spiritului tinerei L., într-un mod oarecare, o influență care s-o împingă la asasinarea copilului său". Iar la sfârșit: "Fără a înclina balanța spre o anume realitate și spre gradul său de culpabilitate, putem înțelege cât de dăunătoare a fost influența lui". Vă amintiți și concluzia finală: "Trebuie deci să-l considerăm responsabil". Să vedem ce a apărut, între timp, între ipoteza potrivit căreia el ar fi avut efectiv o responsabilitate oarecare și concluzia finală. A apărut un personaj oferit oarecum pe tavă aparatului judiciar, un om incapabil să se integreze în lume, amator de dezordine, povestind acte extravagante sau extraordinare, urând morala, negând legile și putând merge până la crimă. Astfel că, la urma urmei, cel ce va fi condamnat nu este complicele efectiv la crima în cauză, ci personajul incapabil să se integreze, amator de dezordine și care povestește despre acte ce pot merge până la crimă. Iar când spun că acesta este personajul care a fost efectiv condamnat, nu vreau să afirm că în locul vinovatului a fost condamnat un suspect tocmai pe baza expertizei (ceea ce este, de altfel, adevărat), ci vreau să spun ceva mai mult. Ceea ce este, într-un sens, mai grav, este că în final, chiar dacă subiectul în cauză este vinovat, ceea ce judecătorul va condamna, pe baza expertizei psihiatrice, nu mai este crima sau delictul pe care le-a comis. Ceea ce judecă instanța și ceea ce pedepsește, aspectul vizat de sentință, este un comportament aberant, care a fost propus drept cauză, punct de origine, loc de formare a crimei și care nu este decât dubletul psihologic și moral al acesteia.

Expertiza psihiatrică permite transferul punctului de aplicare al pedepsei de la infracțiunea definită de lege la criminalitatea apreciată din punct de vedere psihologico-moral. Prin prisma unei determinări cauzale, al cărei caracter tautologic este evident, dar, totodată lipsit de importanță (dacă încercăm analiza structurilor raționale ale unui asemenea text, ceea ce ar fi interesant), s-a trecut de la ce am putea numi ținta pedepsei, punctul de aplicare a mecanismului puterii, care este sentința legală, la un domeniu care ține de cunoașterea, de tehnica

transformării, de un întreg ansamblu de coercițiuni rațional și concertat\*. Faptul că expertiza psihiatrică aduce o contribuție de cunoaștere egală cu zero este adevărat, dar nu este important. Rolul său esențial este de a legitima, sub forma cunoașterii științifice, extinderea puterii de a pedepsi altceva decât infracțiunea. Esențialul este că ea permite repoziționarea acțiunii punitive a puterii judiciare într-un corpus general de tehnici bine gândite de transformare a individului.

Cea de a doua funcție a expertizei psihiatrice (prima fiind deci cea de a dubla delictul prin criminalitate) este de a dubla autorul delictului prin acest personaj, necunoscut în secolul al XVIII-lea, care este delincventul. În expertiza "clasică", definită în termenii legii din 1810, problema era simplă: se va face apel la un expert numai pentru a ști dacă inculpatul era, în momentul comiterii actului, în stare de demență. Pentru că, în orice caz, nu mai poate fi considerat răspunzător de faptele sale. Faimosul articol 63 [recte 64] spune că nu există nici crimă, nici delict dacă individul se află în stare de demență în momentul actului.<sup>29</sup> Ce se întâmplă, însă, în expertizele care funcționează acum și din care v-am dat câteva exemple? Încearcă oare cineva să determine efectiv dacă o stare de demență permite ca autorul actului să nu mai fie considerat subiect responsabil juridic de faptele sale? Nicidecum. Expertiza face cu totul altceva. Ea încearcă, în primul rând, să stabilească antecedentele întrucâtva infraliminare ale penalității.

Vă citez exemplul unei expertize făcute în anii '60, de trei mari bizoni ai psihiatriei penale și care s-a sfârșit, de altfel, cu moartea unui om, pentru că subiectul expertizei a fost condamnat la moarte și ghilotinat. Iată ce putem citi în legătură cu acest individ: "Alături de gustul de a uimi, de a domina și comanda, la R. a apărut foarte devreme nevoia de a-și exercita puterea; el își teroriza părinții încă din copilărie, făcând scene la cea mai măruntă contrarietate, iar în liceu încerca să-și îndemne colegii să chiulească. Gustul pentru armele de foc și pentru mașini, pasiunea pentru jocurile de noroc au fost de asemenea foarte precoce. În liceu se lăuda în fața colegilor cu revolverele sale. A fost văzut la Gilbert jucându-se cu un pistol.

Mai târziu colecționa, împrumuta și trafica arme și se bucura de acea senzație de putere și superioritate pe care le-o dă celor slabi portul unei arme de foc. Tot astfel, motocicletele, apoi mașinile rapide, pe care le schimba, se pare, foarte des și le conducea cu viteze maxime, au contribuit la satisfacerea, destul de imperfectă, de altfel, a apetitului sau de a domina<sup>30</sup>."

Într-o astfel de expertiză se reconstituie seria a ceea ce am putea numi greșeli fără infracțiune sau defecte fără ilegalitate. Se arată, altfel spus, cum semăna individul cu crima sa înainte de a o fi comis. Simpla folosire, de-a lungul acestor analize, a adverbului "deja" este, în ea însăși, o manieră de a strecura, pe cale analogică, o întreagă serie de ilegalități infraliminare. incorectitudini ce nu sunt ilegale, de a le cumula spre a le face să semene cu crima însăși. Să redactezi seria greșelilor, să arăți cum semăna individul cu crima sa și, în același timp, să scoți la iveală o serie ce s-ar putea numi parapatologică, apropiată de maladie, dar de o maladie care nu există, de vreme ce este un defect moral - acesta este procedeul. Pentru că, în fond, această serie este dovada unui comportament, a unei atitudini, a unui caracter, care pot constitui defecte din punct de vedere moral fără a fi maladii din punct de vedere patologic și nici infracțiuni în plan legal. Aceasta este lunga suită de ambiguități infraliminare din care experții au încercat dintotdeauna să facă o dinastie.

Aceia dintre dumneavoastră care au răsfoit dosarul Rivière<sup>31</sup> au văzut deja care era, în 1836, practica psihiatrilor și, în același timp, a martorilor de la care se solicitau depoziții: reconstituirea acestei serii absolut ambigue a infrapatologicului și a paralegalului sau a parapotologicului și infralegalului, care este acel soi de reconstituire anticipativă pe o scenă redusă a crimei propriu-zise. Iată la ce servește expertiza psihiatrică. Or, în această serie a ambiguităților infraliminare, parapatologice, sublegale etc., se înscrie prezența subiectului sub formă de dorință. Toate aceste detalii, toate aceste chițibușuri, toate aceste nimicuri, toate aceste aspecte în afara normei sunt folosite de expertiză spre a arăta prezența efectivă a individului în mijlocul lor sub forma dorinței de a comite crima. Astfel, în expertiza pe

care v-o citeam mai devreme, specialistul se pronunță în acești termeni despre un om care până la urmă a fost condamnat la moarte: "Dorea să cunoască plăcerile, să se bucure de tot și cât mai repede, să treacă prin emoții puternice. Acesta este scopul pe care și l-a stabilit. Nu a ezitat, după cum spune el, decât în fața drogurilor, pentru că se temea de dependență, și în fața homosexualității, nu din principiu, ci pentru că nu-i spunea nimic. R. nu avea rețineri în proiectele și capriciile sale. Nu putea admite opoziție față de voința sa. Față de părinți folosea șantajul afectiv; față de străini și de mediul înconjurător recurgea la amenințări și violențe". Cu alte cuvinte, această analiză a dorinței permanente de a ucide permite fixarea a ceea ce am putea numi poziția radicală de ilegalitate în logica sau evoluția dorinței. Se sugerează apartenența dorinței subiectului la încălcarea legii: dorința sa este fundamental negativă. Dar dorința de crimă – și acest lucru îl găsim frecvent în aceste experiente [recte: expertize] - este tot timpul corolarul unei absențe, al unei rupturi, al unei slăbiciuni, al unei incapacități a subiectului. Iată de ce veți găsi frecvent noțiuni ca "lipsa de inteligență", "insucces", "inferioritate", "sărăcie", "urâțenie" "imaturitate", "tare de dezvoltare", "infantilism", "conduită arhaică", "instabilitate". Această serie infra-penală, parapatologică, în care sunt citate de-a valma ilegalitatea dorinței și deficiențele subiectului, nu este menită, în nici un fel, să răspundă problemei responsabilității; dimpotrivă, ea este făcută să nu dea un răspuns, să evite ca discursul psihiatric să pună problema care este implicit definită de articolul 64. Deci, plecând de la această punere în serie a crimei cu infra-penalitatea și parapatologicul, plecând de la această raportare, în jurul autorului infracțiunii se va stabili un fel de zonă de indiscernabilitate juridică. Din neregulile, prostiile, insuccesele, dorințele sale nepotolite și nedefinite se va constitui o serie de elemente față de care chestiunea responsabilității nu mai poate fi pusă, de vreme ce, în final, în termenii acestei descrieri, subiectul se găsește răspunzător de toate și de nimic. Este o personalitate juridic indiscernabilă, iar justiția, în chiar termenii legilor și textelor sale, este obligată să renunțe la el. Nu mai este un subiect juridic în fața magistraților sau juraților, ci un obiect: obiectul unei tehnologii și al unei științe a reparației, a readaptării, reinserției și corecției. Pe scurt, expertiza îl dublează pe autor, responsabil sau nu de crimă, cu un subiect delincvent care va fi obiectul unei tehnologii specifice.

În sfârșit, cred că expertiza psihiatrică are un al treilea rol: nu numai acela de a dubla delictul prin criminalitate, după ce l-a dublat pe autorul infracțiunii prin subiectul delincvent. Ea mai are funcția de a constitui, de a invoca o altă dedublare, sau mai degrabă un grup de dedublări. Pe de o parte, apare un medic care va fi în același timp un medic-judecător. Din momentul în care medicul sau psihiatrul are rolul de a spune dacă se pot găsi efectiv la subiectul analizat un anumit număr de comportamente sau de trăsături care fac verosimilă, în termenii criminalității, formarea și apariția conduitei infracționale propriu-zise, expertiza psihiatrică are adesea, dacă nu chiar de regulă, valoare de demonstrație sau de element demonstrativ al posibilei criminalități sau, mai bine spus, al eventualei crime imputate individului. A descrie caracterul său de delincvent, a prezenta fondul comportamentului său criminal sau paracriminal, pe care l-a dus cu sine din copilărie, înseamnă, evident, a contribui la trecerea lui din rândul inculpaților în cel al condamnatilor.

Nu vă voi mai cita decât un exemplu, în legătură cu o istorie foarte recentă, care a făcut multă vâlvă. Se punea problema să se descopere cine a ucis o tânără al cărei cadavru a fost descoperit pe un câmp. Existau doi suspecți: primul, o notabilitate a orașului, celălalt – un adolescent de optsprezece sau douăzeci de ani. Iată cum descrie expertul psihiatric (de fapt erau doi experți) starea mentală a notabilității în cauză. Dau numai rezumatul – nu mi-a intrat în mână expertiza – așa cum a fost formulat în rechizitoriul parchetului rostit în fața tribunalului: "Psihiatrii nu au descoperit nici o tulburare de memorie. Ei au ascultat confidențele privind problemele avute de subiect în 1970; era vorba de necazuri profesionale și financiare. Subiectul declară că și-a luat bacalaureatul la șaisprezece ani și licența la douăzeci; a obținut două diplome

de studii superioare și a efectuat șaptesprezece luni de serviciu militar în Africa de Nord, cu gradul de sublocotenent. Apoi, a preluat întreprinderea tatălui, unde a muncit din greu, singurele sale distracții fiind tenisul, vânătoarea și bărcile cu pânze".

Să trecem acum la descrierea făcută de alți doi experți pentru celălalt inculpat. La el psihiatrii observă: "rare nuanțe de caracter", "imaturitate psihologică", "personalitate slab conturată" (remarcați că sunt mereu aceleași categorii), "lipsă de rigoare în judecată", "apreciere insuficientă a realului", "profund dezechilibru afectiv", "foarte serioase tulburări emoționale". Și textul continuă: "După ce au constatat pasiunea lui pentru lectura benzilor desenate și a cărților din seria Satanik, experții au luat în considerare apariția impulsurilor sexuale [normale pentru un băiat de această maturitate fizică (tânărul avea optsprezece sau douăzeci de ani; M.F.)]. Ei s-au oprit asupra ipotezei că, o dată confruntat cu (...) semnele de pasiune venite din partea fetei în cauză, tânărul a putut resimți brusc o repulsie, apreciind aceste semnale ca având caracter satanic. De unde și explicația unui gest determinat de această repulsie profundă resimțită atunci".

Cele două rapoarte au fost puse la dispoziția tribunalului pentru a determina care dintre cei doi inculpați era vinovat în cazul respectiv. Să nu mi se mai spună că instanța este cea care judecă, iar psihiatrii nu fac altceva decât să analizeze mentalitatea, personalitatea, psihotică sau nu, a subiecților. Psihiatrul devine efectiv judecător; el face un act de instrucție, și nu la nivelul responsabilității juridice a individului, ci al culpabilității sale reale. Iar judecătorul se va dedubla el însuși în fața medicului. Pentru că, din momentul în care va rosti sentința efectiv, adică va decide pedeapsa, el nu se va referi la subiectul juridic al unei infracțiuni definite ca atare de lege, ci la un individ purtător al tuturor trăsăturilor de caracter astfel definite; din momentul în care are de-a face cu un dublet etico-moral al subiectului juridic, rostind sentința, judecătorul nu va mai pedepsi infracțiunea. El își va putea oferi luxul, eleganța, sau scuza, cum vreți s-o numiți, de-a impune individului o serie de măsuri corective, de readaptare, de reintegrare. Detestabila meserie a pedepsei se transformă astfel în nobila mescrie a vindecării. lar expertiza psihiatrică servește, între altele, și acestei convertiri.

Înainte de a încheia, aș vrea totuși să subliniez două lucruri. Pentru că îmi veți spune, probabil: Toate acestea sunt foarte frumoase, numai că descrieți cu o anume agresivitate o practică medico-legală care este, în fond, de dată recentă. Psihiatria se află, fără îndoială, la primii săi pași, iar noi încercăm cu greu și încet să ieșim din practicile confuze, ale căror urme se regăsesc încă în textele grotești pe care le-ați ales cu atâta rea-voință. Iar eu vă voi răspunde că, dimpotrivă, expertiza psihiatrică în materie penală, dacă e s-o luăm de la originile sale istorice, adică – pentru a simplifica – din primii ani de aplicare a Codului penal (1810-1830), era un act medical, în formulările sale, în normele sale de constituire, în principiile generale de formare, absolut izomorf față de cunoștințele medicale din acea vreme. În schimb, acum (și trebuie totuși să aducem acest omagiu medicilor și, în orice caz, psihiatrilor) nu cunosc nici un medic, și cunosc puțini psihiatri, care ar îndrăzni să semneze texte cum sunt acelea pe care vi le-am citit. Or, dacă refuză să le semneze în calitate de medici, sau chiar în calitate de psihiatri practicieni, și dacă până la urmă aceiași medici și psihiatri acceptă să o facă, să le scrie, să le semneze în practica judiciară – este vorba în fond de libertatea sau de viața unui om -, veți înțelege care este problema. Acest soi de detașare, sau de involuție la nivelul normei științifice și raționale a discursului pune efectiv o problemă. La începutul secolului al XIX-lea, expertizele medico-legale erau plasate pe același plan cu întreaga știință medicală a epocii; de atunci a avut loc o anume detașare, o mișcare prin care psihiatria penală s-a desprins de aceste norme și a acceptat, a primit, s-a găsit supusă unor noi reguli formative.

Nu este de ajuns să spunem că de evoluția în acest sens sunt răspunzători numai psihiatrii și experții.<sup>32</sup> De fapt, legea însăși sau decretele de aplicare a legii demonstrează foarte bine sensul acestei evoluții și căile pe care s-a ajuns aici; pentru că, în mare, expertizele medico-legale sunt subsumate, în primul

rând, formulării vechi din Codul penal, art. 64: Nu există crimă sau delict, dacă individul se află în stare de demență în momentul comiterii actului. Această regulă a comandat practic și a formulat expertiza penală în tot secolul al XIX-lea. La începutul secolului al XX-lea, a apărut o circulară, circulara Chaumié, din 1903 [recte: 1905], în care rolul încredințat psihiatrului este de ja falsificat, influențat considerabil; aici se spune că rolul psihiatrului nu este în mod evident acela de a defini responsabilitatea juridică a unui subiect criminal – pentru că este prea dificil, dacă nu imposibil - ci de a constata dacă la acesta există anomalii mentale ce pot fi puse în legătură cu infracțiunea în cauză. Observați că intrăm de ja într-un cu totul alt domeniu decât cel al subiectului responsabil din punct de vedere juridic de actul său și calificat ca atare din punct de vedere medical. Pătrundem într-un domeniu al anomaliei mentale, într-un raport nedefinit cu infracțiunea. Şi, în sfârșit, o altă circulară, de după război, din anii '50 (nu-mi mai aduc aminte foarte bine anul, poate fi 1958, dar nu sunt sigur, îmi cer iertare dacă mă înșel), prin care i se cere psihiatrului să răspundă, dacă poate, bineînțeles, la aceeași întrebare a faimosului articol 64: Era subiectul în stare de demență? Dar i se mai cere să spună – prima întrebare – dacă individul este periculos. A doua întrebare: dacă poate suporta o sancțiune penală. A treia întrebare: dacă este vindecabil sau readaptabil. Vă dați seama că la nivelul legii, nu numai la nivelul mental al științei psihiatrilor, ci la nivelul legii, are loc o evoluție foarte clară. S-a trecut de la problema juridică a atribuirii responsabilității la o cu totul altă problemă. Este individul periculos? Poate fi pasibil de sancțiune penală? Poate fi tămăduit sau readaptat? Deci, din acest moment, sancțiunea penală nu se mai referă la un subiect de drept recunoscut responsabil, ci la un element corelativ al unei tehnici care constă în separarea indivizilor periculosi, în asumarea celor pasibili unei sancțiuni penale, pentru a-i vindeca sau readapta. Cu alte cuvinte, individul delincvent va fi supus unei tehnici de normalizare. Iar expertiza psihiatrică este, printre alte procedee, cea care a ajuns să consfințească această substituire a individului juridic responsabil cu un element corelativ al tehnicii de normalizare.

Aș vrea deci să studiem această apariție, această emergență a tehnicilor de normalizare și a puterilor ce le sunt atribuite, plecând de la principiul, de la ipoteza, că ele nu sunt pur și simplu efectul întâlnirii, compunerii, asamblării științei medicale cu puterea judiciară, ci de fapt, în întreaga societate modernă, sunt un anumit tip de putere - nici medicală, nici judiciară, ci de altă natură - care a ajuns să colonizeze și să respingă, în același timp, atât știința medicală, cât și puterea judiciară; un tip de putere care, în final, iese la scenă deschisă în tribunal, sprijinindu-se, bineînțeles, pe instituția judiciară și pe cea medicală, dar beneficiind de autonomie și de propriile reguli. Aș vrea să examinez apariția acestei puteri a normalizării, modul în care s-a format și s-a instalat, fără să-și ia niciodată ca aliat o singură instituție, ci sprijinindu-se pe jocul dintre diferitele instituții, extinzându-și suveranitatea în societatea noastră. Dar, despre toate acestea, data viitoare.

## **NOTE**

- 1. Cf. L'Affaire Denise Labbé [Jacques] Algarron, Paris, 1956 (Bibliothèque Nationale de France, Factums, 16 Fm 1449). Din 1971, Michel Foucault își consacră seminarul studiului expertizei psihiatrice; cf. M. Foucault, "Entretien sur la prison: le livre et sa méthode" (1975), în Dits et Ecrits, 1954-1988, ediție stabilită sub conducerea lui D. Defert și F. Ewald, cu colaborarea lui J. Lagrange. Paris, 1994, 4 vol.; I: 1954-1969, II: 1970-1975, III: 1976-1979, IV: 1980-1988; cf. II, p. 746. 2. Cuvântul "existențialism" este folosit aici în semnificația sa cea
- 2. Cuvântul "existențialism" este folosit aici în semnificația sa cea mai banală: "Nume dat, în special după cel de-al doilea război mondial, tinerilor care afișau o ținută neglijentă și dispret pentru viața activă și care frecventau anumite cafenele pariziene din cartierul Saint-Germain-des-Prés" (Grand Larousse de la langue française, III, Paris, 1973, p. 1820).
- 3. După Le Grand Robert de la langue française. Dictionnaire alphabétique et analogique, I. Paris, 1985<sup>2</sup>, p. 237, numele Alcibiade a fost utilizat adesea ca sinonim al unei "persoane al cărei caracter reunește

mari calități și numeroase defecte (înfumurare, arivism)". Dicționarele de științe psihiatrice nu înregistrează acest cuvânt.

- 4. Cf. A. Porot, Manuel alphabétique de psychiatrie, clinique, thérapeutique et médico-légale. Paris, 1952, p. 149: ..Referindu-se la exemplul incendierii templului Dianei din Efes de către Erostrate; [P.] Valette, [De l'érostratisme ou vanité criminelle. Lyon, 1903.] a creat termenul de erostratism pentru a desemna amestecul de răutate, amoralitate și vanitate la persoanele debile și pentru a caracteriza genul de atentate ce rezultă din aceste dispoziții mentale (definiție de C. Bardenat).
- 5. Cf. A. Porot, op. cit., p. 54: "Expresie împrumutată din celebrul roman al lui Flaubert, Madame Bovary, care i-a determinat pe unii filosofi să constituie o entitate psihologică", în timp ce Jules de Gaultier a definit bovarismul ca "puterea atribuită omului de a se considera altfel decât este".
- 6. Michel Foucault lasă aici să-i scape, fără să vrea, numele persoanei supuse expertizei.
- 7. După *Le Grand Robert*, III, 1985<sup>2</sup>, p. 627. "donjuanismul" în psihiatrie definește, la bărbați, "căutarea patologică de noi cuceriri", dar dicționarele de științe psihiatrice nu înregistrează acest cuvânt.
- 8. Aluzie la actul III, scena 2, din *Dom Juan ou le Festin de pierre* a lui Molière (în *Oeuvres*, publicate de E. Despois și P. Mesnard, V. Paris, 1880, p. 114-120).
- 9. Este vorba de extrase din concluziile examinării medico-psihologice a trei homosexuali deținuți la Fleury-Mérogis în 1973 pentru furt și șantaj. Cf. "Expertise psychiatrique et justice", *Actes. Les cahiers* d'action juridique, 5/6, decembrie 1974— ianuarie 1975, pp. 38-39.
- 10. Michel Foucault subliniază aici asonanța între "maiotică" (termen inexistent) și "maieutică", adică metoda socratică, sau la modul mai general, euristică, având drept obiect descoperirea adevărului.
- 11. Aluzie la hohotele de râs care au însoțit frecvent lectura expertizelor psihiatrice.
- 12. Vezi cursul de la Collège de France, anul 1971-1972: *Théories et Institutions pénales*, rezumat în *Dits et Ecrits*, II, pp. 389-393.
- 13. Cf. D. Jousse, Traité de la justice criminelle en France, I. Paris, 1771, pp. 654-837; F. Hélie, Historie et Théorie de la procédure criminelle, IV. Paris, 1866, pp. 334-341 n. 1766-1769.
- 14. Foucault se referea la situația provocată de Ordonanțele lui Ludovic al XIV-lea. Ordonanța asupra procedurii criminale, în 28 de articole, din 1670, este un cod de instrucție criminală, fiind promulgată în absența unui cod penal. Cf. F. Serpillon, Code criminel ou Commentaire sur l'ordonnance de 1670. Lyon, 1767: F. Hélie, Traité de l'instrucțion criminelle ou Théorie du code d'instrucțion criminelle. Paris, 1866.

- 15. Cf. C. Beccaria. Dei delitti e delle pene. Livorno. 1764 (trad. fr. Traité des délits et des peines, Lausanne, 1766); Voltaire, Commentaire sur le Traité des délits et des peines. Paris. 1766; J.-M.-A. Servan. Discours sur l'administration de la justice criminelle. Geneva, 1767; [C.-M.-J.-B. Mercier Dupaty], Lettres sur la procédure criminelle de la France, dans lesquelles on montre sa conformité avec celle de l'Inquisition et les abus qui en résultent, [fără loc], 1788.
- 16. Cf. A. Rached, De l'intime conviction du juge. Vers une théorie scientifique de la preuve en matière criminelle, Paris, 1942.
- 17. Cf. F. Hélic, *Traité de l'instruction criminelle.... op. cit.*, IV. p. 340 (principiu formulat la 29 septembrie 1791 și instituționalizat la 3 brumar anul IV [1795]).
- 18. Pierre Goldman a fost adus în fața tribunalului din Paris la 11 decembrie 1974 sub acuzația de asasinat și furt. A fost condamnat la închisoare pe viață. Sprijinul unui comitet de intelectuali, care au denunțat mai multe neregularități în instrumentarea cazului și vicii de procedură, a determinat revizuirea procesului. În apel, Goldman a fost condamnat la doisprezece ani de închisoare pentru cele trei agresiuni recunoscute. Cf., în Souvenirs obscurs d'un juif polonais né en France. Paris, 1975, un extras din actul acuzării. Pierre Goldman a fost asasinat la 20 decembrie 1979.
- 19. Cf. Michel Foucault, "La vérité et les formes juridiques" (1974), în *Dits et Ecrits*, II, pp. 538-623.
- 20. Adjectivul "ubuesc" a fost introdus în limbaj în 1922 după piesa lui Alfred Jarry, *Ubu roi*, Paris, 1896. Vezi *Grand Larousse*, VII, 1978. p. 6319: "Se spune despre ceea ce, prin caracterul său grotesc, absurd sau caricatural, amintește de personajul Ubu": *Le Grand Robert*, IX, 1985, p. 573: "Care seamănă cu personajul Ubu rege (printr-un caracter crud, cinic și laș în mod comic. depășind limitele)."
- 21. Aluzie la dezvoltarea unei literaturi născute prin opoziția aristocrației senatoriale față de consolidarea puterii imperiale. Ilustrată în special prin *De vita Caesarum* a lui Suetonius, ca scoate în evidență opoziția dintre împărații virtuoși (*principes*) și împărații vicioși (*monstra*). aceștia din urmă fiind reprezentați de figuri ca Nero, Caligula, Vitellius și Heliogabal.
- 22. Cf. P. Clastres, La Société contre l'Etat. Recherches d'anthropologie politique, Paris, 1974.
- 23. Asupra tragediilor lui Shakespeare care pun problema trecerii de la legitimitate la drept, cf. M. Foucault, *Il faut défendre la société*, *Curs la Collège de France (1975-1976)*. Paris, 1997, pp. 155-156.
- 24. Vezi J. Fest, *Hitler*, II: *Le Fürer*, 1933-1945, trad. fr. Paris, 1973, pp. 387-453 (ed. orig.: Frankfurt am Main-Berlin-Wien, 1973).
- 25. Aluzie la "Du sujet supposé savoir". în J. Lacan. Le Séminaire, cartea XI: Les Quatre Concepts fondamentaux de la psychanalyse, Paris, 1973. cap. XVIII.

26. Unele dintre ideile dezvoltate aici sunt enunțate și în *Table ronde* sur l'expertise psychiatrique (1974), în *Dits et Ecrits*, II, pp. 664-675.

27. Despre codurile intermediare ale revoluției (de exemplu Codul penal votat de Constituanta în 1791, dar și Codul de instrucție criminală promulgat în 1808), vezi G. Lepointe, Petit Précis des sources de l'histoire du droit français, Paris, 1937, pp. 227-240.

28. Molière, Le Médicin malgré lui, actul II, scena 4: "Un anume rău, care e provocat [...] de acreala umorilor plăsmuite în concavitatea diafragmei, se întâmplă că acești vapori [...] ossabardus, nequeys, nequer, potarinum, quipsa milus, iată cauza pentru care fiica dumitale a

rămas fără voce" (în Oevres, op. cit., VI, 1881, pp. 87-88).

29. Articolul 64 din Codul penal spune: "Nu există crimă sau delict atunci când inculpatul era în stare de demență în momentul acțiunii, sau când a fost constrâns de o forță căreia nu i s-a putut opune". Cf. E. Garçon, Code pénal annoté. I, Paris, 1952, pp. 207-226; R. Merle și A. Vitu, Traité de droit criminel, I, Paris, 1984<sup>6</sup>, pp. 759-766 (prima ed. 1967).

30. Este vorba de cazul Georges Rapin, cf. infra, lecția din 5 fe-

bruarie.

31. Moi, Pierre Rivière, ayant égorgé ma mère, ma sœur et mon frère... Un cas de parricide au XIX<sup>e</sup> siècle, prezentat de M. Foucault, Paris 1973. Dosarul, regăsit integral de J.-P. Peter, a fost examinat la seminarul de luni al anului universitar 1971-1972, unde se continua "studiul practicilor și conceptelor medico-legale". Vezi notele alăturate rezumatului cursului deja citat Théories et Institutions pénales, în Dits et Ecrits, II, p. 392.

32. M. Foucault va relua această temă în "L'évolution de la notion d'«individu dangereux» dans la psychiatrie légale du XIX<sup>e</sup> siècle

(1978)", in Dits et Ecrits, III, pp. 443-464.

33. Circulara ministrului justiției Joseph Chaumié a fost promulgată la 12 decembrie 1905. Noul Cod de procedură penală a intrat în vigoare în 1958 (se face referire la art. 345 din Codul de instrucție generală de aplicare). Schema utilizată de Foucault poate fi regăsită în A. Porot, Manuel alphabétique de psychiatrie..., op. cit., pp. 161-163.

## Cursul din 15 ianuarie 1975

Nebunie și crimă. — Perversitate și infantilism. — Individul periculos. — Expertul psihiatric nu poate fi decât personajul Ubu. — Nivelul epistemologic al psihiatriei și regresul său în expertiza medico-legală. — Sfârșitul conflictului dintre puterea medicală și puterea judiciară. — Expertiza și anormalii. — Critica noțiunii de reprimare. — Excluderea leprosului și includerea ciumatului. — Inventarea tehnologiilor pozitive ale puterii. — Normalul și patologicul.

Săptămâna trecută, la ieșirea de la curs, cineva m-a întrebat dacă m-am înșelat, în fond, construindu-mi cursul pe expertiza medico-legală, în loc să vorbesc despre anormali, așa cum promisesem. Nu este chiar același lucru, dar veți vedea că, pornind de la problema expertizei legale, voi ajunge la problema anormalilor.

De fapt, ceea ce voiam să vă demonstrez este că, în termenii Codului penal din 1810, în termenii acestui faimos articol 64, potrivit căruia nu există crimă sau delict dacă individul se află în stare de demență în momentul actului respectiv, expertiza trebuie să permită, sau ar trebui în orice caz să permită, operarea unei separări: despărțirea dihotomică dintre maladie și responsabilitate, dintre cauzalitate patologică și libertatea subiectului juridic, dintre terapeutică și sancțiune, dintre medicină și penalitate, dintre spital și închisoare. Se impune să alegem, pentru că nebunia anulează crima, nebunia nu poate fi mediul crimei, după cum nici crima nu poate fi, în ea însăși, un act înrădăcinat în nebunie. Este principiul ușii turnante: când intră în scenă patologia, potrivit legii, criminalitatea trebuie să

dispară. În cazul nebuniei, instituția medicală trebuie să înlocuiască instituția judiciară. Justiția nu-l poate reține pe nebun, sau mai degrabă nebunia [recte: justiția] trebuie să se desisteze de acest caz din momentul în care îl recunoaște ca atare: este principiul neînceperii urmăririi în sensul juridic al termenului.

Or, acestei separări și acestui principiu al separării, expus în mod clar în textele de lege, expertiza contemporană le-a substituit de fapt alte mecanisme pe care le vedem înfiripându-se, treptat, de-a lungul secolului al XIX-lea; printr-un fel de, era să spun, complicitate generală, acest lucru se schițează destul de devreme: când, de exemplu, încă din anii 1815-1820, întâlnim instanțe care declară vinovăția cuiva, iar apoi cer, în pofida cul-pabilității afirmate prin sentință, internarea individului într-un spital psihiatric, pentru că este bolnav. Instanțele încep deci să lege o stare de apartenență, un grad de rudenie între nebunie și crimă; judecătorii înșiși, magistrații acceptă până la un anumit punct acest gen de îngemănare, de vreme ce spun adesea că un individ poate fi internat foarte bine într-un spital psihiatric, în pofida crimei comise, pentru că, la urma urmei, are mult mai putine şanse de a ieşi dintr-un asemenea stabiliment decât dintr-o închisoare. Instituționalizarea circumstanțelor atenuante, în 1832, a permis obținerea unor condamnări care vor fi modulate nu după împrejurările exacte ale crimei, ci după calificarea, aprecierea, diagnosticul pus criminalului. Iată deci că apare, încet-încet, acea legătură continuă medico-judiciară, ale cărei efecte le vedem în expertiza medico-legală, devenită un soi de instituție dominantă.

În mare, putem spune că expertiza contemporană a înlocuit excluderea reciprocă a discursului medical și a discursului judiciar cu un joc pe care l-am putea numi jocul dublei calificări medicale și judiciare. Această practică, tehnica dublei calificări regizează un domeniu, să-i spunem, al "perversității", acea stranie noțiune ce începe să apară în a doua jumătate a secolului al XIX-lea, care va domina întregul câmp al dublei determinări și care va autoriza apariția, în discursul unor experți altfel savanți, a unei întregi serii de termeni desueți, derizorii sau puerili. La lectura unor expertize medico-legale, cum sunt cele

pe care vi le-am citit data trecută, sar în ochi imediat termeni ca "lene", "orgoliu", "încăpățânare". ..răutate"; sunt redate astfel elemente biografice care nu sunt în nici un fel principii de explicare a actului săvârșit, ci un fel de reduceri premonitorii, mici scene copilărești ce constituie de ja o analogie a crimei. Avem aici un gen de criminalitate repovestită pentru copii, calificată prin chiar termenii folosiți de părinți sau de morala fabulelor pentru copii. De fapt, infantilitatea termenilor, a noțiunilor și analizei aflate în centrul expertizei medico-legale are o funcție foarte precisă: ea va servi drept element de schimb între categoriile juridice, definite de lege, care spun că nu se poate pedepsi decât atunci când există cu adevărat intenția de vătămare sau fraudă, și noțiuni medicale ca "imaturitate", "slăbiciunea eului", "lipsa de dezvoltare a supraeului", "structura caracterului" etc. Vedeți bine că aceste noțiuni, luate grossomodo ca elemente ale perversității, permit construirea treptată a unei serii de categorii juridice definind frauda, intenția nocivă și, mai apoi, categoriile mai mult sau mai puțin constituite în interiorul unui discurs medical sau, în orice caz, psihiatric, psihopatologic, psihologic. Tot acest câmp al noțiunilor perversității, manipulate în vocabularul lor pueril, permite functionarea noțiunilor medicale în câmpul puterii judiciare și, invers, a noțiunilor juridice în domeniul de competență al medicinei. El funcționează, deci, ca element de transfer și actionează cu atât mai puternic cu cât este mai slab din punct de vedere epistemologic.

O altă operațiune asigurată de expertiză este substituirea alternativei instituționale "închisoare/spital", "ispășire/vindecare" cu principiul unei omogenități a reacției sociale. Ea permite introducerea sau, în orice caz, justificarea unui fel de continuum protector în interiorul întregului corp social, care se întinde de la instanța medicală de tămăduire până la instituția penală propriu-zisă, adică închisoarea, sau, în situații-limită, până la eșafod. La urma urmei, în profunzimea oricărui discurs al penalității moderne, care a început să apară încă din secolul al XIX-lea, se află formularea, repetată în mod nedefinit: "Vei sfârși pe eșafod". Dar dacă formula "vei sfârși pe eșafod" este

posibilă (în așa măsură încât am auzit-o mai mult sau mai puțin cu toții, din primul moment în care nu am obținut o notă bună la școală), dacă această propoziție a devenit efectiv posibilă, dacă are o temelie istorică aceasta se întâmplă numai pentru că acel continuum, care merge de la prima corecție aplicată individului până la ultima mare sancțiune juridică – pedeapsa cu moartea –, a fost efectiv constituit de o imensă practică, de o imensă instituționalizare a elementului represiv și punitiv, alimentat la nivelul discursului de psihiatria penală și, în special, prin practicarea la scară largă a expertizei. Astfel, criminalitatea patologică va primi din partea societății două feluri de soluții sau, mai bine zis, aceasta va propune un răspuns omogen, dar bipolar: un pol de ispășire, iar celălalt terapeutic. Dar cei doi poli sunt extremele unei rețele continue de instituții. Care este funcția lor, ce fel de răspuns propun acestea? Bineînțeles că nu oferă nici o soluție pentru maladie în exclusivitate, pentru că în acest caz am avea numai instituția terapeutică propriu-zisă; dar nici o soluție pentru crimă, efectiv, pentru că atunci ar fi de ajuns instituțiile punitive. În fond la ce oferă un răspuns tot acest continuum, având un pol terapeutic și unul judiciar? Ei bine, el constituie o soluție în fața pericolului.

Întregul ansamblu instituțional amintit este destinat tocmai individului periculos, adică nici cu totul bolnav și nici criminal în sensul complet al termenului. Ceea ce trebuie să diagnosticheze specialistul în expertiza sa psihiatrică (iar circulara din 1958, cred, subliniază foarte explicit aceste lucru), individul cu care trebuie să se lupte în cursul interogatoriului, în analiza sa, este individul potențial periculos. Astfel că avem, în fond, două noțiuni care se opun, dar veți vedea de îndată cât sunt de apropiate, cât de mult se învecinează: pe de o parte, noțiunea de "perversiune", care permite asamblarea, element cu element, a seriei de concepte medicale și a seriei de concepte juridice; de cealaltă parte, noțiunea de "pericol", de "individ periculos", care permite justificarea și fundamentarea teoretică a existenței unui lanț neîntrerupt de instituții medico-judiciare. Pericol și perversiune: acesta este, cred eu, un fel de nucleu esențial, nucleul teoretic al expertizei medico-legale.

Iar dacă acesta este într-adevăr nucleul teoretic al expertizei medico-legale, cred că, pornind de aici, vom putea înțelege o mulțime de lucruri. Primul este, bineînțeles, caracterul grotesc și ubuesc pe care am încercat să-l subliniez data trecută printr-o serie de expertize prezentate și care, repet, emana de la cele mai importante nume ale psihiatriei legale. Pentru că acum nu vă mai citez acele texte, vă dau numele autorilor (dat fiind că nu veți putea asocia un nume cu o expertiză anume). Este vorba de Cénac, Gouriou, Heuyer și Jénil-Perrin. l Caracterul pur și simplu grotesc și ubuesc al discursului penal se poate explica, în existența și menținerea lui, tocmai prin acest nucleu teoretic constituit de cuplul perversiune-pericol. Observați, într-adevăr, că joncțiunea elementului medical cu cel judiciar, asigurată de expertiza medico-legală, nu se realizează decât datorită reactivării acestor categorii, pe care le voi numi categorii elementare ale moralității; ele sunt distribuite în jurul noțiunii de perversitate și poartă nume ca, de exemplu, "orgoliu", "încăpătânare", "răutate" etc. Prin urmare, joncțiunea dintre elementul medical și cel judiciar implică și nu se poate face decât prin reactivarea unui discurs esentialmente paterno-infantil, care este discursul părintelui către copil, discursul moralizării copilului. Un discurs infantil, sau mai bine zis un discurs adresal esențialmente copiilor, construit în mod necesar sub forma b.a. - ba. Pe de altă parte însă, este un discurs care nu numai că se organizează în jurul câmpului perversității, ci și în jurul problemei pericolului social: va fi deci și un discurs al fricii, un discurs ce va avea funcția de a detecta pericolul și a i se opune. Avem de a face, în același timp, cu un discurs al fricii și unul al moralizării, un discurs infantil, a cărui organizare epistemologică, comandată în întregime de frică și moralizare, nu poate fi decât derizorie, chiar în raport cu nebunia.

Or, caracterul ubuesc al discursului nu este pur și simplu legat de persoana celor care-l rostesc și nici de caracterul neelaborat al expertizei sau de cunoștințele incluse în expertiză. Dimpotrivă, caracterul ubuesc este legat, la modul cel mai pozitiv, de rolul de element de schimb pe care-l exercită expertiza penală. El este legat în mod direct de funcțiile expertizei.

Ca să revenim pentru ultima dată la Ubu (de aici încolo îl părăsim), dacă admitem – așa cum am încercat să vă arăt data trecută - că Ubu este exercițiul puterii prin intermediul descalificării explicite a celui ce o exercită, dacă grotescul politic înseamnă anularea deținătorului puterii prin chiar ritualul desfășurat de acea putere și acel deținător, veți înțelege că expertul psihiatru nu poate fi altul decât însuși personajul Ubu. El nu poate exercita puterea teribilă pe care este chemat s-o asigure - și care, în final, constă în a determina pedepsirea unui individ sau de a participa la aceasta în bună măsură – decât printr-un discurs infantil, care îl descalifică în calitate de savant, deși tocmai în această calitate a fost chemat, printr-un discurs al fricii, care îl ridiculizează, din moment ce vorbește într-un tribunal despre cineva aflat în boxa acuzaților și care este, prin urmare, inofensiv. El vorbește un limbaj infantil, un limbaj al fricii, tocmai el care este un savant, care se află la adăpost, protejat, sacralizat chiar de instituția judiciară și de spada acesteia. Acest limbaj gângăvit al expertizei funcționează exact pentru a transfera, de la instituția judiciară la instituția medicală, efecte de putere ce sunt proprii amândurora, prin descalificarea celui care face joncțiunea. Cu alte cuvinte, este contesa de Ségur aflată la adăpostul lui Esquirol pe de o parte și al lui Fouquier-Tinville de cealaltă.<sup>2</sup> În orice caz, vă veți da seama de ce, de la Pierre Rivière până la Rapin<sup>3</sup> sau la subiecții expertizelor pe care vi le citam acum câteva zile, întâlnim același tip de discurs. Ce este scos în evidență prin aceste expertize? Maladia? Nicidecum. Responsabilitatea? Nici măcar. Libertatea? Nici atât. Ci mereu aceleași imagini, aceleași gesturi, aceleași atitudini, aceleași scene puerile: "Se juca cu arme de lemn"; "Tăia căpățâni de varză"; "Le făcea necazuri părinților"; "Chiulea de la școală"; "Nu-și făcea lecțiile"; "Era lenes". Şi, în final: "Concluzia mea este că se face răspunzător". În centrul unui mecanism în care puterea judiciară cedează locul cu atâta solemnitate cunoștințelor medicale, vedeți bine cum își face apariția Ubu, ignorant și înfricoșat în același timp, dar care permite de pe această poziție funcționarea aceleiași duble masinării. Decăderea și calitatea de expert judiciar sunt

inseparabile: tocmai când este chemat să fie funcționar, expertul devine efectiv un bufon.

Și acum cred că putem reconstitui două procese istorice care sunt corelative. În primul rând, este vorba de un foarte straniu regres istoric la care asistăm din secolul al XIX-lea până în zilele noastre. La început, expertiza psihiatrică – cea a lui Esquirol, Georget sau Marc - era simpla transpunere în cadrul instituției judiciare a unor cunoștințe medicale dobândite la acel moment: în spitale, în experiența clinică4. Ceea ce vedem acum, însă, este, așa cum vă spuneam și data trecută, o expertiză complet detașată față de știința psihiatrică a epocii noastre. Pentru că, orice s-ar spune despre discursul psihiatrilor de astăzi, ați auzit foarte bine că ceea ce afirmă un expert psihiatric pentru uzul instanței este de o mie de ori sub nivelul epistemologic al psihiatriei. Este, însă, ușor de identificat un anume lucru care se regăsește în acest gen de regres, de descalificare, de descompunere a stiinței psihiatrice în cadrul expertizei. Acest lucru, acest ceva seamănă foarte bine cu un text din secolul al XVIII-lea. Este o petiție, o cerere făcută de o mamă de familie pentru a-și plasa fiul la Bicêtre, în 1758 [recte: 1728]. Am luat acest text din lucrarea pe care o pregătește Christiane Martin despre scrisorile oficiale. Veți recunoaște același tip de discurs ca acela folosit de psihiatri în zilele noastre.

"Petenta [este vorba deci de o femeie care solicita o scrisoare oficială pentru internarea fiului său; M.F.] s-a recăsătorit după trei ani de văduvie și, pentru a-și salva bucățica de pâine, s-a apucat de comerț cu articole de mercerie; a crezut că face bine, chemându-și fiul să locuiască cu ea [...] Acest derbedeu i-a promis că se va purta bine pentru a obține un certificat de ucenic la mercerie. Petenta, iubindu-și fiul cu tandrețe, în ciuda necazurilor pe care i le-a provocat, l-a făcut ucenic, l-a ținut alături de ea; din nefericire pentru femeie și ceilalți copii, acesta a locuit în casă doi ani, timp în care fura în fiecare zi și ar fi ruinat-o dacă ar mai fi rămas multă vreme. Petenta, crezând că la altul va avea o purtare mai bună, fiind priceput la comerț și capabil de lucru, l-a încredințat domnului Cochin, om

cinstit, având și el o prăvălie de mercerie la Poarta Saint-Jacques; derbedeul s-a prefăcut trei luni că este cinstit, după care a furat șase sute de livre pe care Petenta a fost obligată să le plătească pentru a salva viața odraslei și onoarea familiei [...] Acest ticălos, neștiind cum să-și mai înșele mama, s-a prefăcut că vrea să fie călugăr, scop în care a păcălit mai multe persoane respectabile care, luând drept bune palavrele nemernicului, au copleșit-o pe mama lui cu sfaturi, spunându-i că va da socoteală în fața lui Dumnezeu de ce i s-ar întâmpla fiului ei dacă se opune chemării lui lăuntrice [...] Petenta, care cunoștea de mai mulți ani purtarea proastă a fiului său, a căzut în capcană și i-a dat în mod generos [recte: în general] toate cele necesare pentru a intra la mânstirea Yverneaux (...) Nenorocitul nu a rămas acolo decât trei luni, spunând că ordinul acela nu-i e pe plac și că ar vrea mai bine să intre la Prémontré<sup>5</sup>. Petenta, care nu dorea să aibă ceva să-și reproseze, i-a dat fiului său tot ce i-a cerut ca să intre în mânăstirea de la Prémontré: el a îmbrăcat rasa; dar mizerabilul, care, de fapt, nu încerca altceva decât să-și tragă pe sfoară mama, și-a dat repede arama pe față, ceea ce i-a obligat pe domnii de-acolo să-l gonească din casa lor după șase luni de noviciat." În sfârșit, toată povestea continuă și se încheie astfel: "Petenta [adică mama; M.F.] se adresează bunătății dumneavostră, Monseniore, și vă roagă [scrisoarea e adresată șefului poliției; M.F.] cu umilință să-i înlesniți obținerea unei scrisori oficiale pentru a-l închide pe fiul său și a-l trimite în Insule, fără de care ea și soțul său nu-și vor mai găsi odihna și nici viața lor nu va fi în siguranță6."

Perversitate și pericol. Observați că aici regăsim, renăscută prin intermediul unei instituții și a unor cunoștințe ce ne sunt contemporane, o întreagă practică pe care reforma judiciară de la sfârșitul secolului al XVIII-lea trebuia să o lichideze și cu care ne întâlnim acum din plin. Iar acest lucru nu se întâmplă printr-un fel de efect al arhaismului, ci – pe măsură ce crima devine tot mai patologică, pe măsură ce expertul și judecătorul își schimbă rolurile între ei – toată această formă de control, apreciere și efect al puterii, legate de caracterizarea unui individ, devine tot mai activă.

În afară de acest regres și de reactivarea unei întregi practici deja multiseculare, un alt proces istoric care li se opune întrucâtva este o nedefinită revendicare de putere, în numele modernizării justiției. Încă de la începutul secolului al XIX-lea asistăm la revendicarea din ce în ce mai insistentă a puterii judiciare de către medic și chiar la o putere medicală a judecătorului. În primii ani ai secolului XX, problema puterii medicului în cadrul aparatului judiciar, era în fond o problemă conflictuală, în sensul că medicii revendicau, din motive ce ne-ar lua prea mult timp acum să le expunem, dreptul de a-și exercita știința în interiorul instituției judiciare. Lucru de care, în esență, instituția judiciară se ferea ca de o invazie, o confiscare, o descalificare din propria competență. Or, începând cu sfârșitul secolului al XIX-lea, și acest lucru este important, avem de-a face, dimpotrivă, cu înfiriparea treptată a unui gen de revendicare comună a judecătorilor pentru "medicalizarea" profesiei, a funcției, a deciziilor lor. Iar apoi, o revendicare identică de instituționalizare oarecum judiciară a științei medicale: "În calitate de medic, sunt competent din punct de vedere" - repetă medicii încă de la începutul secolului al XIX-lea. Dar, în cea de-a doua jumătate a aceluiași secol, judecătorii încep să ridice pretenții: Cerem ca funcția noastră să fie o funcție terapeutică și în aceeași măsură o funcție de judecată și condamnare. Este simptomatic că la cel de-al doilea Congres internațional de criminologie care a avut loc în 1892, cred (în sfârşit, nu sunt prea sigur, să spunem în jur de 1890 – data îmi scapă pentru moment), au fost făcute propuneri foarte serioase pentru suprimarea instituției juraților, pe următorul motiv: juriul este format din oameni care nu sunt nici medici, nici judecători și care nu au, prin urmare, nici o competență, nici în domeniul dreptului, nici în cel al medicinei. Jurații nu pot fi decât un obstacol, un element opac, un nucleu nemanevrabil în cadrul unei instituții judiciare în faza sa ideală de funcționare. Din cine va fi formată, deci, o veritabilă instituție judiciară? Dintr-un juriu de experți aflat sub responsabilitatea juridică a unui magistrat. Aceasta înseamnă scurtcircuitarea tuturor instantelor judiciare de tip colectiv, asa cum fuseseră instaurate

prin reforma penală de la sfârșitul secolului al XVIII-lea, pentru ca alianța să se refacă în absența celui de-al treilea element. numai între medici și magistrați. Această revendicare nu a fost, în acel moment, decât o simplă semnalare; ea a stârnit imediat un val de opoziție în rândul medicilor și mai ales în cel al magistraților. Cu toate acestea, ea rămâne ținta unei întregi serii de reforme, introduse în special la sfârșitul secolului al XIX-lea și în cursul acestui veac, și care organizează efectiv un fel de putere medico-judiciară, ale cărei principale elemente sau manifestări sunt următoarele:

În primul rând, obligația pentru orice individ care apare în fața instanței de a fi fost examinat în prealabil de experți psihiatri, astfel că nimeni nu ajunge la tribunal numai cu propriai crimă. Inculpatul este însoțit de un raport de expertiză din
partea psihiatrului și se prezintă în fața tribunalului încărcat cu
fapta comisă, dar și cu raportul respectiv. Şi se pune problema
ca această măsură, care este generală și obligatorie pentru tribunalele penale, să fie introdusă și în tribunalele corecționale.
unde este de ja aplicată într-un număr de cazuri, dar nu este încă
generalizată.

Un al doilea semn al acestei schimbări îl constituie apariția tribunalelor speciale, a tribunalelor pentru copii, unde informația cu care este alimentat judecătorul, care este simultan judecător de instrucție și de instanță, este o informație esențialmente psihologică, socială, medicală. Ea se referă, prin urmare, mult mai mult la contextul existențial, de viață, de disciplină al individului, decât la fapta comisă și pentru care a fost trimis în fața tribunalului pentru minori. Copilul apare în fața unui tribunal al perversității și pericolului și nu a unui tribunal al crimei. Mai există, pe de altă parte, serviciile medico-psihologice din administrația penitenciară, care au rolul de a relata evoluția individului de-a lungul executării pedepsei; cu alte cuvinte, nivelul de perversitate și de pericol pe care îl prezintă individul într-un moment sau altul al executării pedepsei; iar în cazul în care a atins un grad suficient de scăzut de pericol și de perversitate, el poate fi eliberat, cel puțin condiționat. Am mai putea cita întreaga serie de instituții de supraveghere

medico-legală care încadrează copilăria, tineretul, adolescenții în pericol etc.

Avem aici, în totalitatea sa, un sistem în partidă dublă, medical și judiciar, instaurat din secolul al XIX-lea și în care expertiza, cu straniul său discurs, constituie oarecum piesa centrală, osia extrem de fragilă și extrem de solidă care menține ansamblul.

Și acum ajung la obiectul cursului din acest an. Am impresia că expertiza medico-legală, așa cum o vedem funcționând acum, este un exemplu deosebit de frapant al ofensivei, sau mai degrabă al insidioasei invazii, în instituția judiciară și în cea medicală, exact la granița dintre acestea, a unui anumit mecanism care nu este nici judiciar, nici medical. Am vorbit atât de mult despre expertiza medico-legală pentru a demonstra, pe de o parte, că aceasta face joncțiunea, operează sudura dintre domeniul judiciar și cel medical. Dar am încercat să vă arăt tot timpul cât este ea de străină, atât față de instituția judiciară, cât și față de normele interne ale științei medicale; și nu numai străină, ci chiar derizorie. Expertiza medicală încalcă legea de la bun început; expertiza psihiatrică în materie penală ridiculizează știința medicală și psihiatrică încă de la primele cuvinte. Ea nu face corp comun nici cu dreptul, nici cu medicina. Cu toate că are un rol capital în joncțiunea acestora. la frontiera dintre ele, în ajustarea lor instituțională, ar fi profund incorect să apreciem dreptul modern (sau dreptul, în general, așa cum funcționa el la începutul secolului al XIX-lea) printr-o astfel de practică; ar fi incorect să judecăm știința medicală și chiar știința psihiatrică prin prisma acestei practici. În fond, este vorba despre altceva. Expertiza medico-legală vine de pe alt tărâm. Ea nu derivă din drept și nu-și are originea în medicină. Nu există nici o probă istorică privind apariția expertizei penale care să ne trimită la evoluția dreptului, la evoluția medicinii, sau măcar la evoluția lor comună. Este ceva care se inserează între ele, le asigură joncțiunea, dar vine din altă parte, cu alți termeni, alte norme, alte reguli de constituire. În fond, în cazul expertizei medico-legale, și dreptul, și medicina sunt violate. Ele nu au de-a face cu propriul lor obiect si nu-si pun în

practică propriile norme. Expertiza medico-legală nu se adresează delincvenților sau inocenților și nici unor bolnavi, în opoziție cu indivizii sănătoși. Ținta ei o constituie, cred, categoria "anormalilor"; sau, dacă vreți, ea nu operează într-un câmp al opoziției, ci pe scara gradată de la normal la anormal.

Forta, vigoarea, puterea de penetrare și de zdruncinare a expertizei medico-legale în comparație cu reglementările instituției juridice, în comparație cu normativele științei medicale, tine tocmai de faptul că le propune altfel de concepte; ea se adresează unui alt obiect, presupune altfel de tehnici, care formează un fel de al treilea termen, insidios și ascuns, acoperit cu grijă, la dreapta și la stânga, de o parte și de alta, de noțiuni juridice ca "delincvența", "recidiva" etc. și de concepte medicale ca "maladie" etc. De fapt, expertiza propune un al treilea termen, ea relevă, după cât se pare, și acest lucru mi-am propus să vi-l demonstrez, funcționarea unei puteri care nu este nici puterea judiciară, nici puterea medicală, ci o putere de alt tip, pe care as numi-o, provizoriu și pentru moment, puterea de nominalizare. Prin intermediul expertizei ajungem la o practică referitoare la anormali, care asigură intervenția unei anume puteri de normalizare și care tinde, încetul cu încetul, prin propria forță și prin efectele de joncțiune asigurate între judiciar și medical, să transforme atât puterea judiciară, cât și știința psihiatrică, să se constituie într-o instanță de control al anormalului. Prin faptul că stabilește un domeniu medico-judiciar ca instantă de control - nu al crimei, nu al maladiei, ci al anormalului, al individului anormal, ea este în același timp o problemă teoretică și politică importantă. Prin aceasta, expertiza trimite o întreagă genealogie a acestei curioase puteri, o genealogie pe care as dori să o prezint în cele ce urmează.

Înainte însă de a trece la o analiză concretă, aș vrea să fac câteva remarci de ordin metodologic. Data viitoare voi începe să vă vorbesc despre istoria acestei puteri de normalizare aplicată în special sexualității, despre tehnicile de normalizare a sexualității din secolul al XVII-lea până acum; nu sunt, fără îndoială, primul care abordează acest subiect. I-au fost consacrate mai multe lucrări, iar recent a fost tradusă în franceză o

carte a lui Van Ussel intitulată Reprimarea sexualității sau Istoria reprimării sexualității<sup>8</sup>. Or, ceea ce vreau eu să fac se deosebește de această lucrare și de multe alte lucrări scrise pe această temă, nu chiar printr-o diferență de metodă, ci printr-o diferență de perspectivă: o diferență care se referă la teoria puterii. Mi se pare, de fapt, că în analizele la care mă refeream, noțiunea principală, centrală este cea de "reprimare"<sup>9</sup>. Aceste analize implică referirea la o putere a cărei funcție ma joră ar fi cea de reprimare, al cărei nivel de eficacitate ar fi esențialmente supra-structural, ținând de suprastructură și, în sfârșit, ale cărui mecanisme ar fi legate în special de necunoaștere, de orbire. Eu vreau să sugerez însă în altă concepție, un alt tip de analiză a puterii, prin examinarea normalizării sexualității începând din secolul al XVII-lea.

Pentru ca lucrurile să fie clare, voi alege imediat două exemple, care mi se pare că preocupă și în prezent abordările contemporane. Şi veți vedea de îndată că, prezentându-vă aceste două exemple, mă pun în discuție chiar pe mine însumi, pe cel din analizele anterioare<sup>10</sup>.

Toată lumea știe cum se desfășura la sfârșitul Evului Mediu, de fapt în plin Ev Mediu, îndepărtarea leproșilor.11 Excluderea leprosilor era o practică socială care presupunea în primul rând o separare riguroasă, o distanțare, o normă de non-contact dintre un individ (sau un grup de indivizi) și restul. Acești indivizi erau expulzați într-o lume exterioară, confuză, dincolo de zidurile cetății, dincolo de limitele comunității. Se constituiau, prin urmare, două mase străine una de cealaltă. Iar cea respinsă era îndepărtată, în sensul cel mai strict, în tenebrele exterioare. În sfârșit, excluderea leprosului implica descalificarea - poate nu chiar morală, dar în orice caz juridică și politică – a indivizilor respinși și izgoniți astfel. Deși încă vii, pătrundeau în moarte: știți că excluderea leprosului era însoțită de regulă de un fel de ceremonie funebră în cursul căreia indivizii declarați leproși erau proclamați morți (și, prin urmare, bunurile lor deveneau transmisibile) și trimiși spre o lume exterioară și străină. Pe scurt, erau practici de excludere, de respingere, sau, cum spunem astăzi, de "marginalizare". Or,

sub acceași formă este descris, mă tem că și în zilele noastre, modul în care se exercită puterea asupra nebunilor, a bolnavilor, a criminalilor, a persoanelor cu comportament deviant, a copiilor, a săracilor. În general, efectele și mecanismele puterii exercitate asupra acestora sunt descrise ca efecte si mecanisme de excludere, de descalificare, de exil, de respingere, de privare, refuz și nerecunoaștere; adică un întreg arsenal al conceptelor sau mecanismelor de excludere. Am crezut și continuu să cred că această practică sau acest model al excluderii leprosului a constituit un model activ din punct de vedere istoric, până târziu în societatea noastră. În orice caz, până la mijlocul secolului al XVII-lea, când a început marea vânătoare a vagabonzilor, a cerșetorilor, a celor fără ocupație sau cu moravuri usoare - această populație flotantă fiind sancționată fie prin izgonirea din orașe, fie prin internarea în spitale. Cred că monarhia administrativă (absolută) a activat și din punct de vedere politic, în felul exercitării puterii, modelul excluderii leprosului. 12 În schimb, exista un alt tip de punere sub control care a avut, mi se pare, o soartă istorică mult mai importantă și mult mai lungă\*.

Până la urmă, am impresia că modelul "excluderii leproșilor", modelul individului alungat pentru purificarea
comunității a dispărut, în mare, la sfârșitul secolului al
XVII-lea și începutul celui de-al XVIII-lea. În schimb, altceva,
un alt model, a fost reactivat. Acest model este aproape la fel
de vechi ca și cel al excluderii leprosului. Este legat de ciumă
și de sectorizarea orașului contaminat. Cred că în domeniul
controlului indivizilor, Occidentul nu a avut decât două mari
modele: primul este cel al excluderii leprosului, iar celălalt este
modelul includerii ciumatului. Și cred, de asemenea, că substituirea excluderii leprosului prin includerea ciumatului, ca
model de control, este unul dintre marile fenomene care au avut

<sup>\*</sup> Manuscrisul spune: "S-ar putea foarte bine ca acest model să fi fost activ din punct de vedere istoric în epoca "marii închideri" sau a vânării cerșetorilor, dar nu a încetat să-și piardă din forță, până când a fost înlocuit cu alt model, care a avut, mi se pare..."

loc în secolul al XVIII-lea. Pentru a vă putea explica aceasta, aș dori să vă reamintesc cum se proceda la punerea în carantină a unui oraș, în momentul declarării ciumei <sup>13</sup>. Bineînțeles că se circumscria – în sensul că se închidea foarte bine – un anumit teritoriu: un oraș, eventual un oraș și suburbiile sale, iar acest teritoriu era constituit ca teritoriu închis. Dar cu toată această analogie, practica referitoare la ciumă era foarte diferită de cea referitoare la lepră. Pentru că acel teritoriu nu era teritoriul confuz spre care era împinsă populația de care comunitatea trebuia să se purifice. Teritoriul ciumaților constituia obiectul unei analize fine și amănunțite, precum și al unui caroiaj minuțios.

Orașul contaminat de ciumă – vă citez aici o serie de reglementări, de altfel absolut identice, publicate de la sfârșitul Evului Mediu până la începutul secolului al XVIII-lea – era împărțit în sectoare, sectoarele în cartiere, apoi în aceste cartiere erau izolate străzile, iar pe fiecare stradă funcționau supraveghetori, în fiecare cartier erau inspectori, în fiecare sector - responsabili; orașul însuși se afla sub controlul unui guvernator numit în acest scop sau al unor magistrați cărora li se acordau, în momentul declarării ciumei, puteri suplimentare. Exista deci o analiză a teritoriului în cele mai mici amănunte: exista apoi o organizare, în teritoriul astfel analizat, a unei puteri continue, în două sensuri. Pe de o parte, din cauza acestei piramide despre care tocmai vă vorbeam. De la santinelele din fața porților, de la capătul străzilor, până la responsabilii de cartiere, de districte și la conducătorul orașului, toți se constituie într-o mare piramidă a puterii care nu permitea nici o fisură. Această putere era continuă în exercițiul său, nu numai în cadrul piramidei ierarhice, de vreme ce supravegherea trebuia asigurată fără întrerupere. Santinelele trebuiau să fie prezente tot timpul la capătul străzilor, inspectorii de cartiere și sectoare trebuiau să-și verifice zonele de două ori pe zi, astfel că nimic din ceea ce se petrecea în oraș nu le putea scăpa. Iar tot ce era astfel observat trebuia înregistrat permanent, prin acest gen de examinare vizuală, dar și prin transcrierea tuturor informațiilor în voluminoase registre. La începutul carantinei

toți cetățenii prezenți în oraș erau obligați să se înregistreze. Numele le erau trecute într-o serie de registre. Unele dintre acestea se aflau în mâinile inspectorilor zonali, altele în posesia administrației centrale a orașului. În fiecare zi, inspectorii treceau prin fața fiecărei case, se opreau și făceau apelul. Fiecare individ avea repartizată o fereastră la care trebuia să apară când își auzea numele, presupunându-se că dacă nu apare înseamnă că se află la pat; și dacă se afla la pat, însemna că e bolnav; iar dacă era bolnav însemna că e periculos. Și prin urmare trebuia să se intervină. În acest moment avea loc trierea indivizilor, între bolnavi și cei sănătoși. Toate informațiile astfel adunate, de două ori pe zi, prin vizite – acest gen de revistă de front, de apel al celor vii și al morților pe care îl asigura inspectorul –, toate aceste informații transcrise în registre erau apoi confruntate cu evidența centrală deținută de magistrați la administratia orasului. 14

Observați, deci, că o astfel de organizare este, de fapt, absolut contrară, opusă în orice caz, tuturor practicilor în legătură cu leproșii. Nu este vorba de excludere, ci de carantină. Nu este vorba de izgonire, ci, dimpotrivă, de stabilire, fixare, localizare, de acordare a unor locuri, de definirea prezențelor, a unor prezențe bine determinate. Nu avem, așadar, de a face cu un fenomen de respingere, ci de includere. Observați, de asemenea, că nu se pune nici problema acelui gen de împărțire masivă între două categorii, între două grupuri de populație: cel curat și cel maculat, cel care are lepră și cel care a scăpat. Dimpotrivă, este vorba de o serie de diferențe subtile și observate constant, între indivizi care sunt bolnavi și cei necontaminați. Avem de-a face, deci, cu particularizarea, divizarea și subdivizarea puterii, care ajunge chiar să atingă stadiul de grăunte final individualității. Ne aflăm deci foarte departe de împărțirea masivă și confuză ce definește excluderea leprosului. Remarcați, totodată, că nu este vorba sub nici o formă de acel soi de distanțare, de întrerupere a contactului, de marginalizare. Este vorba, dimpotrivă, de o observare apropiată și meticuloasă. În timp ce lepra presupune distanță, ciuma implică un fel de apropiere tot mai rafinată a puterii de indivizi, o observare tot

mai constantă, tot mai insistentă. Nu mai avem de-a face nici cu acel gen de mare ritual al purificării, ca în cazul leprei; în condițiile ciumei apare o tentativă de a maximaliza sănătatea, viața, longevitatea, forța indivizilor. În fond, problema care se punea era să produci o populație sănătoasă, și nu să-i purifici pe cei ce trăiau în comunitate, ca în cazul leprei. În sfârșit, observați că nu se punea problema marcării unei părți a populației, ci a examinării permanentă a unui câmp de regularitate, în interiorul căruia fiecare individ era evaluat fără încetare pentru a se ști dacă este în conformitate cu standardul, cu norma de sănătate definită.

Știți că există o întreagă literatură foarte interesantă în legătură cu ciuma, în care această maladie este prezentată ca un moment de mare confuzie și panică, când indivizii, amenințați de moartea aflată în tranzit, își abandonează identitatea, își aruncă măștile, își uită statutul și se dedau la marea orgie a oamenilor care știu că vor muri. Există o literatură a ciumei care este o literatură a descompunerii individualității; un fel de vis orgiastic al ciumei, unde ciuma este momentul în care individualitățile se dezagregă, iar legea este uitată. Momentul declansării ciumei este momentul în care în oraș orice normă este abolită. Ciuma biruie legea, așa cum învinge trupul. Cel puțin acesta este visul literar al ciumei<sup>15</sup>. Dar veți vedea că există și un alt vis al ciumei: viziunea politică a ciumei, în care aceasta este, tocmai contrariul, un moment minunat când puterea politică se exercită din plin. Ciuma este momentul când înregistrarea populației se face la cele mai mici detalii și când nu pot avea loc comunicații periculoase, comuniuni confuze ori contacte interzise. Momentul ciumei este cel al înregimentării exhaustive a populației de către puterea politică, ale cărei ramificații capilare ajung permanent până la ultimul individ; timpul, mediul, localizarea, trupul individului, toate acestea se află sub control. Ciuma aduce cu ea, poate, visul literar sau teatral al marelui moment orgiastic; ciuma aduce însă și un alt vis, cel politic, visul unei puteri exhaustive, al unei puteri fără obstacole, care este perfect transparentă față de obiectul său și care se exercită din plin. Observați că visul unei societăți

militare și visul unei societăți ciumate, cele două viziuni născute în secolele al XVI-lea și al XVII-lea, se înrudesc. Și cred că, de fapt, cel care a jucat un rol politic începând din secolele al XVII-lea, al XVIII-lea, nu este vechiul model al leprei – din care mai găsim ultima rămășiță, sau în orice caz ultima mare manifestare, sub forma excluderii cerșetorilor, a nebunilor etc. Ci marea "închidere". Primului model i s-a substituit, de-a lungul secolului al XVII-lea, un alt model, foarte diferit. Ciuma a luat locul leprei ca model de control politic și aceasta este una dintre marile invenții ale secolului al XVIII-lea, sau în orice caz ale Clasicismului și ale monarhiei administrative.

Ca să rezum în termeni foarte generali, voi spune că, în fond, înlocuirea *leprei* cu modelul *ciumei* corespunde unui proces istoric foarte important pe care îl voi numi pe scurt: inventarea tehnologiilor pozitive ale puterii. Reacția față de lepră este o reacție negativă; este o reacție de respingere, de excludere etc. Reacția față de ciumă este o reacție pozitivă; este o reacție de includere, de observare, de dobândire a cunoașterii, de multiplicare a efectelor puterii plecând de la un cumul de observație și de cunoaștere. S-a trecut de la tehnologia unei puteri care izgonește, exlude, condamnă, marginalizează, reprimă la o putere care este în sfârșit pozitivă, o putere care produce, observă, știe și se multiplică plecând de la propriile sale efecte.

Aș aminti că clasicismul este elogiat în general pentru că a știut să inventeze o masă considerabilă de tehnici științifice și industriale. După cum știm, a inventat și forme de guvernare, a elaborat aparate administrative și instituții politice. Toate sunt adevărate. Ar mai fi însă un aspect, și cred că acesta a fost mai puțin relevat. Clasicismul a inventat, de asemenea, tehnici ale puterii, în sensul că puterea nu acționează prin confiscare, ci prin producție și prin maximalizarea producției. O putere care nu acționează prin excludere, ci mai degrabă prin includerea strictă și analitică a elementelor. O putere care nu este legată de nerecunoaștere, ci, dimpotrivă, de o întreagă serie de mecanisme care asigură formarea, investiția, cumulul și creșterea barajului de cunoștințe. O putere care nu acționează prin separarea în mari mase confuze, ci prin distribuție în funcție de

individualități diferențiate. (Clasicismul a inventat tehnicile puterii) astfel ca ele să poată fi transferate unor suporturi instituționale foarte diferite cum sunt aparatul de stat, instituțiile, familia etc. Epoca clasică a elaborat, așadar, ceea ce am putea numi "arta guvernării" în acel sens în care se înțelegea pe atunci "guvernarea" copiilor, "guvernarea" nebunilor, "guvernarea" narea" săracilor și în curând "guvernarea" muncitorilor. Trebuie să înțelegem prin "guvernare", luând termenul în sensul său larg, trei lucruri. În primul rând, bineînțeles, secolul al XVIII-lea, sau Clasicismul, a inventat o teorie juridico-politică a puterii, care este centrată pe noțiunea de voință, pe alienarea, transferul și reprezentarea acesteia într-un aparat guverna-mental. Secolul al XVIII-lea, sau Epoca clasică, a instalat un întreg aparat de stat, cu prelungirile și pilonii săi în diverse instituții. Și apoi – și asupra acestui aspect aș vrea să mă opresc, pentru că îmi va folosi drept arier-plan al analizei normalizării sexualității - în același timp a pus la punct o tehnică generală a exercitării puterii, tehnică transferabilă unor instituții și aparate numeroase și diverse. Această tehnică este inversul structurilor juridice și politice ale reprezentării și constituie condiția de funcționare și eficacitate a acestor aparate. Tehnica generală a guvernării oamenilor comportă un dispozitiv tip, care este organizarea disciplinară despre care v-am vorbit anul trecut<sup>16</sup>. Prin ce se finalizează acest dispozitiv? Prin ceea ce am putea numi "normalizare". Anul acesta nu mă voi ocupa de mecanica aparatelor disciplinare, ci de efectele lor de normalizare, de finalitatea respectivelor aparate, de consecințele pe care le putem înscrie în rubrica "normalizare".

Dacă-mi permiteți, aș mai vrea să adaug câteva cuvinte. Iată ce vreau să vă spun. Vă trimit la un text pe care-l găsiți în ediția a doua a cărții lui M. Canguilhem despre Normal și patologic (începând cu pagina 169). În acest text este vorba despre normă și normalizare, avem un grupaj de idei care mi se par fecunde din punct de vedere istoric și metodologic. Avem, pe de o parte, referirea la un proces general de normalizare socială, politică și tehnică, pe care îl vedem dezvoltându-se în secolul al XVIII-lea, și care manifestă în domeniul educației, prin școlile

normale, în domeniul medicinei, prin organizarea spitalicească și în domeniul producției industriale. Și am mai putea adăuga, fără îndoială, domeniul armatei. Este, deci, un proces general de normalizare, desfășurat de-a lungul secolului al XVIII-lea, de multiplicare a efectelor sale de normalizare în privința copilăriei, armatei, producției etc. Veți găsi de asemenea în textul la care mă refer ideea, pe care o consider importantă, că norma nu se definește nicidecum ca o lege naturală, ci prin rolul de exigență și coerciție pe care îl poate exercita față de domeniile cărora le este aplicată. Prin urmare, norma este purtătoare a unei pretenții de putere. Norma nu este numai, nu este nici măcar un principiu de inteligibilitate; este un element pe baza căruia un anumit exercițiu al puterii se simte fundamentat și legitim. Este un concept polemic – spune domnul Canguilhem. Dar am putea adăuga că este și un concept politic. În orice caz – și aceasta este a treia idee pe care o cred importantă – norma duce cu sine un principiu de calificare și un principiu de corecție. Norma nu are drept funcție excluderea, respingerea. Dimpotrivă, ea este legată tot timpul de o tehnică pozitivă de intervenție și de transformare, de un fel de proiect normativ<sup>17</sup>. Mi-am propus să pun în evidență din punct de vedere istoric

Mi-am propus să pun în evidență din punct de vedere istoric acest ansamblu de idei, această concepție în același timp pozitivă, tehnică și politică a normalizării, aplicând-o la domeniul sexualității. Iar în subsidiar voi încerca să mă desprind de ideea că puterea politică sub orice formă și la orice nivel ar fi luată – nu trebuie analizată prin orizontul hegelian al unui gen de frumoasă totalitate care are drept efect fie nerecunoașterea, fie distrugerea prin abstracție sau divizare. Mi se pare o eroare în același timp metodologică și istorică să considerăm că puterea este în esență un mecanism negativ de reprimare; că puterea are funcția esențială de a proteja, a conserva și a reproduce raporturi de producție. După cum mi se pare o eroare să considerăm că puterea se situează la un nivel suprastructural în raport cu jocul forțelor. În sfârșit, tot o eroare îmi pare considerarea puterii ca fiind legată de efecte de nerecunoaștere. Dacă avem în vedere acest tip de concepție tradițională pe care o găsim fie în scrierile istorice, fie chiar în textele politice sau polemice actuale, observăm că această concepție este construită, de fapt,

pe baza unui număr de modele, care sunt modele istorice depășite. Este o concepție eterogenă, o noțiune nepotrivită cu realitatea contemporană nouă de secole, adică de la sfârșitul veacului al XVIII-lea.

Ideea că puterea apasă oarecum din exterior, masiv, cu o violență continuă pe care unii (mereu aceiași) o exercită asupra celorlalţi (şi ei aceiaşi mereu) este un gen de concepţie despre putere împrumutat. De unde? De la modelul sau, dacă vreţi, de la realitatea istorică a societății sclavagiste. Ideea că puterea – în loc să permită circulația, schimburile, combinațiile multiple de elemente – are drept funcție esențială interdicția, obstrucția, izolarea, îmi pare o concepție bazată pe un model depășit din punct de vedere istoric, și anume modelul societății castelor. Făcând din putere un mecanism care nu are funcția de a produce, ci de a confisca, de a impune transferuri obligatorii ale avuției, de a priva, prin urmare, de roadele muncii; pe scurt, ideea că puterea are în esență funcția de a bloca procesul de productie și beneficiul de pe urma acestuia, reconfirmând în mod identic raportul și o anume clasă socială, nu se referă, cred eu, absolut deloc la funcționarea reală a puterii la ora actuală, ci la funcționarea acesteia așa cum o putem presupune sau reconstitui în societatea feudală. În sfârșit, vorbind despre o putere ce se suprapune, cu mașina sa administrativă de control, unor forme, unor forțe și unor raporturi de producție stabilite la nivelul unei economii date, descriind astfel puterea, folosim de fapt din nou un model depășit din punct de vedere istoric, de această dată cel al monarhiei administrative.

Altfel spus, mi se pare că – făcând din marile caractere ce i se atribuie puterii politice, o instanță de reprimare, o instanță suprastructurală, o instanță ce are drept funcție esențială să reproducă și, prin urmare, să conserve raporturi de producție – nu facem altceva decât să constituim, plecând de la modele istorice în același timp depășite și în același timp diferite, un fel de dagherotip al puterii, care este în realitate stabilit pe baza a ceea ce credem că putem reconstitui din puterea unei societăți sclavagiste, a unei societăți împărțite în caste, a unei societăți feudale, a unei monarhii administrative. Dacă acest lucru înseamnă să ignorăm realitatea societăților respective este mai

puțin important; ignorăm însă, în orice caz, ceea ce este specific și nou, ceea ce s-a petrecut în cursul secolului al XVIII-lea și al Epocii clasice, adică instalarea unei puteri care nu joacă un rol de control și de reproducere față de forțele productive, față de raporturile de producție, față de sistemul social preexistent, ci, dimpotrivă, joacă un rol efectiv pozitiv. Pentru că secolul al XVIII-lea a introdus prin sistemul "disciplină cu efect de normalizare", prin sistemul "disciplină-normalizare", o putere care nu este represivă, ci productivă – reprimarea nefigurând aici decât cu titlu de efect lateral și secundar, față de niște mecanisme care sunt centrale în raport cu această putere, mecanisme care lucrează, creează, mecanisme care produc.

Și mai cred că secolul al XVIII-lea a ajuns să creeze (iar dispariția monarhiei, a ceea ce numim Vechiul Regim, la sfârșitul secolului, constituie o sancțiune directă) o putere care nu ține de suprastructură, ci este integrată în joc, în repartiție, în dinamică, strategia și eficacitatea forțelor; deci o putere direct investită în repartiția și jocul forțelor. Secolul al XVIII-lea a pus de asemenea în funcție o putere care nu este conservatoare, ci o putere inventivă, o putere care ține în ea însăși principiile de transformare și de inovație.

Și, în sfârșit, secolul al XVIII-lea a instalat prin disciplină și normalizare un tip de putere care nu este legat de necunoaștere; dimpotrivă, ea nu poate funcționa decât prin formarea unui bagaj de cunoștințe, care constituie un efect și în același timp o condiție a exercitării sale. Despre această concepție pozitivă a mecanismelor puterii și efectele sale voi încerca să vorbesc, analizând cum s-a practicat normalizarea în domeniul sexualității, începând cu secolul al XVII-lea, până la sfârșitul celui de-al XIX-lea.

## NOTE

- 1. Despre M. Cénac, P. Gouriou, G. Heuyer, Jénil-Perrin. cf. A. Porot și C. Bardenat, *Psychiatrie médico-légale*. Paris. 1959. pp. 60. 92. 154. 270. În special în privința aportului lui M. Cénac la ceea ce Foucault numește "mixtura instituțională", vezi raportul său foarte discutat. "Le témoignage et sa valeur au point de vue judiciaire", prezentat la cea de-a XLIX-a sesiune a Congresului alieniștilor și neurologilor din Franța în 1951 (*Rapports*. Paris. 1952, pp. 261-299); și "Introduction théorique aux fonctions de la psychanalyse en criminologie" (semnată împreună cu J. Lacan), cu ocazia celei de-a XIII-a Conferințe a psihanaliștilor de limbă franceză în 1950 și publicată în *Revue française de psychanalyse*. XV/1, 1951, pp. 7-29 (reluată apoi în J. Lacan, *Ecrits*. Paris, 1966, pp. 125-149).
- 2. Pentru a înțelege aluzia lui Foucault, reamintim că Sophie Rostopchine, contesa de Ségur (1799-1874), este autoarea unui mare număr de cărți pentru tineret, scrise chiar în limbajul copilăresc al mamelor; A.-Q. Fouquier-Tinville (1746-1795) a fost acuzator public la tribunalul revoluționar în timpul Terorii; J.-E.-D. Esquirol (1772-1840), fondator, împreună cu Ph. Pinel, al clinicii psihiatrice, a fost medic-șef al casei regale din Charenton în 1825.
- 3. Despre Pierre Rivière, cf. supra, lecția din 8 ianuarie și infra, lecția din 12 februarie. Georges Rapin și-a asasinat amanta în pădurea Fontainebleau, la 29 mai 1960. Apărat de René Floriot, el a fost condamnat la moarte și executat la 26 iulie 1960.
- 4. Despre rapoartele întocmite de J.-E.-D. Esquirol, E.-J. Georget şi Ch.-Ch.-H. Marc. începând din anii '20 ai secolului al XIX-lea, cf. *infra*, lecția din 5 februarie. Cf. rezumatul cursului ținut la Collège de France în anul universitar 1970-1971: *La Volonté de savoir*, în *Dits et Ecrits*, II. p. 244: ..Seminarul din acest an avea drept cadru general studiul sistemului penal din Franța în secolul al XIX-lea. El s-a referit în acest an la primele evoluții ale psihiatriei penale în epoca Restaurației. În mare măsură, materialul utilizat era textul expertizelor medico-legale realizate de contemporanii şi discipolii lui Esquirol".
- 5. Ordin regulat al canonicilor, înființat în 1120 și supus normei augustine. A fost suprimat în timpul Revoluției.
- 6. Documentul citat aici provine din inventarul scrisorilor oficiale întocnit la cererea lui Michel Foucault de Christiane Martin. decedată înainte de a-și fi terminat lucrarea: este publicat în Le Désordre des familles. Lettres de cachet des Archives de la Bastille prezentat de A. Farge și M. Foucault, Paris, 1982, pp. 294-296.
- 7. Dezbaterea privind suprimarea sistemului de jurați a avut loc la cel de-al al II-lea Congres internațional de antropologie criminală din 1889;

actele acestuia sunt publicate în Archives de l'anthropologie criminelle et des sciences pénales, IV, 1889, pp. 517-660.

8. Titlurile traduccrii germane (Sexualunterdrückung. Geschichte der Sexualfeindschaft, Hamburg. 1970) și franceze (a lui C. Chevalot: Histoire de la répression sexuelle, Paris, 1972) a cărții publicate în olandeză de J. Van Ussel, Geschiedenis van het seksuele probleem, Meppel, 1968.

9. Cf. capitolul "L'hypothèse répressive" de Michel Foucault, în La Volonté de savoir, Paris, 1976, pp. 23-67.

- 10. Aluzie la analiza formelor tacticii punitive, propusă în cursul tinut la Collège de France, 1972-1973: *La Société punitive* (în special cursul din 3 ianuarie 1973).
- 11. Aceste reguli de excludere, schițate începând din anul 583 în concilii, reluate în 789 printr-un capitular al lui Carol cel Mare, se dezvoltă începând cu secolele al XII-lea și al XIII-lea în textele cutumiere sau și în statutcle sinodale. Astfel, către 1400-1430, leprosul este obligat să suporte în unele dioceze din nordul și estul Franței o ceremonie privind îndepărtarea sa. Condus la biserică cu litania *Libera me*, ca pentru morți, leprosul ascultă slujba sub catafalc, înainte de a fi supus unui simulacru de înhumare și de a fi condus la noul său domiciliu. Dispariția leprei antrenează după 1580 suprimarea acestei liturghii. Vezi A. Bourgeois, "Lépreux et maladreries", în *Mémoires de la commission départementale des monuments historiques du Pas-de-Calais*, XIV/2, Arras, 1972.

12. Cf. M. Foucault, Histoire de la folie à l'âge classique, Paris,

1972, pp.13-16, 56-91.

13. Cf. J.-A.-F. Ozanam, Historire médicale générale et particulière des maladies épidémiques, contagieuses et épizootiques, qui ont régné en Europe depuis les temps les plus reculés jusqu'à nos jours, IV, Paris, 1835<sup>2</sup>, pp. 5-93.

14. Cf. M. Foucault, Surveiller et Punir. Naissance de la prison,

Paris, 1975, pp. 197-201.

- 15. Această literatură începe cu Tucidide, *Istoriai*, II, 47, 54 și T. Lucretius Carus, *De natura rerum*, VI, 1138, 1246 și ajunge până la A. Artaud, *Le Théâtre et son double*, Paris, 1938 și A. Camus, *La Peste*, Paris, 1946.
- 16. Vezi cursul de la Collège de France, anul 1973-1974: Le Pouvoir Psychiatrique (în special 21 și 28 noiembrie, 5 decembrie 1973); rezumat în Dits et Écrits, II, pp. 675-686.
- 17. G. Ganguilhem, Le Normal et le Pathologique, Paris, 1972<sup>2</sup>, pp. 169-222 (în special p. 177 pentru referința la norma în calitate de "concept polemic"). Cf. M. Foucault, "La vie: l'expérience et la science" (1985), în Dits et Écrits, IV, pp. 774-776.

## Cursul din 22 ianuarie 1975

Cele trei figuri care constituie domeniul anomaliei: monstrul uman; individul cu devieri de corectat; copilul masturbator. – Monstrul sexual stabilește comunicarea între individul monstruos și deviantul sexual. – Istoric al celor trei figuri. – Răsturnarea importanței istorice a celor trei figuri. – Noțiunea juridică de monstru. – Embriologia sacră și teoria juridico-biologică a monstrului. – Frații siamezi. – Hermafrodiții: cazuri minore. – Afacerea Marie Lemarcis. – Afacerea Anne Grandjean.

Aş vrea să încep astăzi analiza domeniului anomaliei aşa cum funcționa acesta în secolul al XIX-lea. Şi voi încerca să vă arăt că domeniul respectiv s-a constituit pe baza a trei elemente. Cele trei elemente încep să se separe, să se definească de prin secolul al XVIII-lea şi fac joncțiune în secolul al XIX-lea, introducând domeniul anomaliei care, încetul cu încetul, le va acoperi, le va confisca, le va coloniza oarecum, până la punctul de a le absorbi. Cele trei elemente sunt, în fond, trei figuri sau, dacă vreți, trei cercuri, în interiorul cărora se instalează treptat problema anomaliei.

Primul dintre aceste tipuri este cel pe care îl voi numi "monstrul uman". Cadrul de referință al monstrului uman este, bineînțeles, legea. Noțiunea de monstru este în esență o noțiune juridică – bineînțeles în sensul larg al termenului, de vreme ce monstrul este definit prin faptul că, prin chiar existența și forma sa, încalcă nu numai legile societății, ci și legile naturii. Prin însăși existența lui constituie, într-un dublu registru, o infracțiune. Câmpul de apariție a monstrului este deci un domeniu, aș spune, "juridico-biologic". Pe de altă parte, în acest spațiu, monstrul apare ca un fenomen extrem și totodată foarte rar. El

constituie limita, punctul de răsturnare a legii, dar în acclași timp este excepția care nu se găsește decât în cazuri extreme. Să spunem că monstrul este ceva ce combină imposibilul cu lucrul interzis.

De aici se naște un anume gen de echivocuri care vor continua - și de aceea aș vrea să insist puțin asupra subiectului - să bântuie multă vreme imaginea omului anormal, chiar atunci când anormalul, așa cum se constituie el în practica și în știința secolului al XVIII-lea, va fi redus și confiscat, va fi absorbit cumva, trăsăturile caracteristice ale monstrului. Într-adevăr, monstrul contrazice legea. El este chiar infracțiunea și o infracțiune dusă până la punctul său maxim. Și totuși, deși este infractiunea (întrucâtva infracțiunea în stare brută), el nu declanșează din partea legii o replică legală. S-ar putea spune că forța și capacitatea monstrului de a provoca neliniște stă în faptul că, deși încalcă legea, o lasă fără grai. El întinde capcane legii, fiind chiar pe cale să o învingă. În fond, ceea ce trezește monstrul, în chiar momentul în care încalcă legea prin simpla sa existență, nu este răspunsul legii însăși, ci cu totul altceva. Este vorba de violență, de voință de suprimare pur și simplu, sau chiar de îngrijirile medicale ori de milă; nu legea care să răspundă la un atac împotriva sa determinat de însăși existența monstrului. Monstrul constituie o infracțiune care se pune automat în afara legii, și aici avem unul dintre primele echivocuri. Cel de-al doilea este că monstrul apare oarecum ca formă spontană, forma brutală și, prin urmare, forma naturală a contra-naturii. Este modelul în creștere, forma desfășurată prin chiar jocurile naturii, a tuturor micilor neregularități posibile. În acest sens, putem spune că monstrul este marele model al tuturor micilor abateri. Acesta este principiul de înțelegere a tuturor categoriilor - circulând sub formă de mărunțiș - de anomalie. O problemă ce se va pune de-a lungul întregului secol al XIX-lea este căutarea fondului de monstruozitate din spatele micilor anomalii, a micilor devieri, a micilor neregularități. Este, de exemplu, problema pe care o va pune Lombroso când va avea de a face cu delincvenții<sup>1</sup>. Cine este marele monstru natural care se profilează în spatele micului hot? Monstrul este, în mod paradoxal, – cu toată poziția limită pe care o ocupă, cu toate că este în același timp imposibil și interzis – un principiu de înțelegere. Și totuși acest principiu de inteligibilitate este un principiu tautologic, de vreme ce tocmai astfel este caracterizat monstrul: se afirmă că monstrul, conține în sine toate explicațiile devierilor ce pot deriva din el, dar este în fond de ne-înțeles. El este, așadar, această inteligibilitate tautologică, acest principiu de explicație care trimite la el însuși și pe care îl vom regăsi în străfundul analizelor anomaliei.

Echivocurile monstrului uman, etalate pe larg la sfârșitul secolului al XVIII-lea și la începutul celui de-al XIX-lea, reapar concret, foarte vii, dar bineînțeles îndulcite, atenuate, și totuși active, în întreaga problematică a anomaliei și în toate tehnicile judiciare sau medicale, care se vor învârti în jurul anomaliei în secolul al XIX-lea. Să spunem dintru început că anormalul (și aceasta până la sfârșitul secolului al XIX-lea, poate chiar până în secolul XX; aduceți-vă aminte de expertizele pe care vi le citeam la început) este în fond un monstru cotidian, un monstru banalizat. Anormalul va rămâne încă pentru multă vreme o replică palidă a monstrului. Asupra acestei prime figuri vreau să mă opresc puțin.

Cea de-a doua, asupra căreia voi reveni mai târziu, face parte la fel din genealogia anomaliei și a individului anormal; s-ar putea numi figura "individului cu devieri de corectat". Şi acesta este un personaj care se distinge foarte net în secolul al XVIII-lea, mai devreme chiar decât monstrul, și care poartă, după cum veți vedea, o foarte lungă ereditate în urmă. Individul care trebuie corectat este, în fond, un individ foarte specific secolelor al XVII-lea și al XVIII-lea să spunem Epocii clasice. Cadrul său de referință este evident mult mai restrâns decât cel al monstrului. Cadrul de referință al monstrului era natura și societatea, ansamblul legilor lumii: monstrul era o ființă cosmologică sau anticosmologică. Cadrul de referință al individului de corectat este mult mai limitat: este redus la familie în exercitarea puterii sale interne sau în gestiunea propriei sale economii; ori, cel mult, la familie în raporturile sale cu instituțiile care o înconjoară sau care o sprijină. Individul care

trebuie corectat va apărea în acest joc, în acest conflict, în acest sistem de sprijin, care există între familie și mai apoi școală. atelier, stradă, cartier, parohie, biserică, poliție etc. Iată deci cadrul care constituie câmpul de apariție a individului de corectat.

În comparație cu monstrul, individul care trebuie corectat se mai diferențiază într-un mod clar: rata sa de frecvență este, evident, mult mai ridicată. Prin definiție, monstrul constituie excepția; individul care trebuie corectat este, însă, un fenomen curent. Atât de comun, că prezintă - și în aceasta constă primul său paradox – caracteristica de a fi întrucâtva aproape normal în iregularitatea sa. Începând de aici se dezvoltă o întreagă serie de echivocuri pe care le regăsim multă vreme, după secolul al XVIII-lea, în problematica omului anormal. Iată primul echivoc: în măsura în care individul care trebuie corectat este întâlnit frecvent, în măsura în care el se află în imediata apropiere a normei, va fi întotdeauna foarte dificil de identificat. Există, pe de o parte, un fel de evidență familiară, cotidiană, care ne face să-l recunoaștem imediat, dar este atât de obișnuit, încât îl reperăm fără să avem probe împotriva lui. Prin urmare, dacă nu există probe, nu vom putea demonstra niciodată efectiv că individul este un incorigibil. El se află chiar la limita nehotărârii. Pe scurt, primul echivoc ar fi că nu putem produce probe și nu putem emite o demonstrație împotriva individului de corectat.

Un alt echivoc constă în faptul că, în fond, cel care trebuie îndreptat se prezintă drept incorigibil deoarece toate tehnicile, toate procedurile, toate investițiile familiare și familiale de dresaj prin care s-a încercat corectarea lui au dat greș. Ceea ce definește, deci, individul care trebuie corectat este faptul că este incorigibil. Și cu toate acestea, în mod paradoxal, incorigibilul, în măsura în care este incorigibil, atrage în jurul lui o sumă de intervenții specifice, de supra-intervenții în comparație cu tehnicile familiare și familiale de dresaj și corecție, cu alte cuvinte tehnologii noi de redresare, de supracorecție. Astfel că veți vedea conturându-se în jurul acestui individ de corectat un fel de joc între incorigibilitate și corigibilitate. Se conturează o axă

a incorigibilității corigibile, unde îl vom regăsi mai târziu, în secolul al XIX-lea, pe individul anormal. Axa corigibilității incorigibile va servi drept suport tuturor instituțiilor specifice pentru anormali, care se vor dezvolta în secolul al XIX-lea. Monstru palid și banalizat, anormalul din secolul al XIX-lea este în același timp un incorigibil, un incorigibil care va fi plasat într-un sistem de corecție. Acesta este cel de-al doilea strămoș al anormalului secolului al XIX-lea.

Am ajuns la al treilea tip: "masturbatorul". Onanistul, copilul masturbator este o figură cu totul nouă în secolul al XIX-lea (care este proprie chiar sfârșitului celui de-al XVIII-lea secol) și a cărui arie de apariție este familia. Am putea spune, chiar ceva mai intim decât familia: cadrul său de referință nu mai este natura și societatea ca în cazul monstrului, nici familia și anturajul acesteia ca în cazul individului de corectat. Este un spațiu mult mai restrâns, constituit din cameră, pat, trup; apoi din părinți, supraveghetorii proximi, frați și surori; și, în sfârșit, medicul — un întreg gen de micro-celulă în jurul individului și al trupului său.

Figura masturbatorului, care apare la sfârșitul secolului al XVIII-lea prezintă, în raport cu monstrul, dar și în raport cu corigibilul incorigibil, un anumit număr de trăsături specifice. În primul rând, masturbatorul nu se prezintă și nu apare deloc ca un individ exceptional și nici măcar ca un individ frecvent în gândirea, știința și tehnicile pedagogice din secolul al XVIII-lea. El apare ca un personaj aproape universal. Or, acest individ universal, adică această practică a masturbării recunoscută ca universală apare, în același timp, ca o practică necunoscută, sau nerecunoscută, despre care nimeni nu vorbește, pe care nu o știe nimeni și al cărui secret nu este împărtășit niciodată. Masturbația este secretul universal, secretul știut de fiecare în parte, dar pe care nimeni nu-l comunică celuilalt. Este secretul deținut de fiecare, secretul care nu ajunge niciodată la conștiința de sine și la discursul universal (vom reveni asupra acestui aspect mai târziu), formula generală fiind (aici deformez foarte puțin ceea ce găsim în cărțile de la sfârșitul secolului al XVIII-lea în legătură cu masturbația):

"Aproape nimeni nu știe decât că aproape toată lumea o face." Avem aici, în organizarea științei și tehnicilor antropologice ale secolului al XIX-lea, ceva absolut hotărâtor. Acest secret, pe care toată lumea îl stie, dar nimeni nu îl comunică, este considerat, în cvasi-universalitatea lui, ca fiind rădăcina posibilă, și chiar rădăcina reală, a mai tuturor relelor posibile. Este speța de cauzalitate polivalentă căreia i se pot pune în seamă, și căreia medicii din secolul al XVIII-lea i-au pus imediat în seamă, întreaga panoplie, întregul arsenal al maladiilor corporale, al maladiilor nervoase, al maladiilor psihice. Până la urmă, în patologia de la sfârșitul secolului al XVIII-lea, nu va exista practic nici o maladie care să nu ducă într-un fel sau altul la această etiologie, la etiologia sexuală. Altfel spus, acest principiu cvasi-universal, întâlnit practic la toată lumea, este în același timp principiul de explicație a celei mai extreme alterări a naturii; el devine principiul de explicare a singularității patologice. Toată lumea se masturbează, dar ni se explică cum onania este cauza pentru care anumiți indivizi cad în maladii extreme de care alții nu sunt atinși! Veți regăsi acest gen de paradox etiologic adânc înrădăcinat în secolele al XIX-lea și al XX-lea, când este vorba de sexualitate și anomaliile sexuale. Deci, nimic de mirare, totul se explică. Uimitor este, dacă vreți, că acest gen de paradox și această formă generală de analiză apăreau deja într-un mod atât de axiomatic în ultimii ani ai secolului al XVIII-lea.

Pentru a fixa acest gen de arheologie a anomaliei, cred că putem spune că anormalul din secolul al XIX-lea este descendentul celor trei tipuri: monstrul, incorigibilul și masturbatorul. Individul anormal din secolul al XIX-lea va rămâne marcat — și aceasta până târziu, în practica medicală, în practica judiciară, în știință, ca și în cadrul instituțiilor ce-l înconjoară — de această specie de monstruozitate devenită tot mai eficientă și diafană, de această incorigibilitate rectificabilă și din ce în ce mai dotată cu aparate de rectificare. Și, în sfârșit, este marcat de acest secret comun și singular, care este etiologia generală și universală a celor mai rele singularități. În concluzie, genealogia

individului anormal ne trimite la cele trei figuri: monstrul, incorigibilul, onanistul.

Înainte de a trece la tema monstrului, aș vrea să fac câteva observații. Prima ar fi următoarea. Bineînțeles că aceste trei figuri pe care vi le-am prezentat cu particularitățile lor din secolul al XVIII-lea comunică între ele, iar această comunicare apare foarte devreme, încă din cea de-a doua jumătate a veacului. Veți remarca, de exemplu, apariția unei figuri, ignorate de fapt în epocile precedente: cea a monstrului sexual. Veți vedea comunicând între ele figura individului monstruos cu cea a deviantului sexual. Veţi găsi că o temă ambivalentă ca masturbația este capabilă să provoace nu numai cele mai grave maladii, ci și cele mai cumplite diformități ale trupului, iar în final, cele mai grave monstruozități ale comportamentului. Veți vedea, la același sfârșit de secol al XVIII-lea, că toate instituțiile de corecție acordă tot mai multă atenție sexualității si masturbatiei ca element central al problemei incorigibilului. Astfel că monstrul, incorigibilul, masturbatorul sunt personaje ce încep să schimbe între ele anumite trăsături, iar profilurile lor încep să se suprapună. Numai că eu cred - și va fi unul dintre punctele esențiale asupra căruia aș vrea să insist - că aceste trei figuri rămân totuși perfect distincte și separate până la sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea. Iar momentul de apariție a ceea ce am putea numi o tehnologie a anomaliei umane, o tehnologie a indivizilor anormali, va interveni atunci când se va fi stabilit o rețea normativă a științei și puterii care să reunească sau să incorporeze, potrivit unui sistem unitar de norme, cele trei figuri. Numai în acest moment se constituie efectiv un câmp al anomaliilor, unde se regăsesc și echivocurile monstrului, și cele ale incorigibilului și cele ale masturbatorului, reunite de această dată într-o arie omogenă și relativ mai puțin normată. Dar înainte de aceasta, în epoca în care mă plasez (sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea), cred că aceste trei figuri rămân separate. Şi rămân separate în special în măsura în care sistemele de putere și sistemele de cunoaștere la care cele trei figuri se raportează rămân separate unele de altele.

Monstrul este deci raportat la ceea ce am putea numi, la modul general, cadrul puterilor politico-judiciare. Iar figura sa se va preciza, ori chiar se va transforma, la sfârșitul secolului al XVIII-lea, pe măsură ce se vor transforma și aceste puteri politico-judiciare. Incorigibilul se definește și se precizează, se transformă și se elaborează pe măsură ce funcțiile familiei și dezvoltarea tehnicilor disciplinare se reamenajează. În ceea ce-l privește pe masturbator, acesta apare și se precizează în cadrul redistribuirii puterilor care se ocupă de trupul indivizilor. Bineînțeles că aceste instanțe de putere nu sunt independente una de cealaltă; dar ele au tipuri diferite de funcționare. Nu există aceeași tehnologie a puterii care să le reunească și să le asigure o funcționare coerentă. Și cred că din acest motiv sunt separate cele trei figuri. După cum și instanțele științifice care se referă la ele sunt despărțite. Monstrul se raportează la o istorie naturală centrată în esență în jurul distincției absolute și de nedepășit a speciilor, a genurilor, a regnurilor etc. Incorigibilul se raportează la o categorie de cunoștințe care este pe cale să se constituie lent în secolul al XVIII-lea: și anume știința care se naște din tehnicile pedagogice, din tehnicile de educație colectivă, de formare a aptitudinilor. În sfârșit, masturbatorul apare târziu, în ultimii ani ai secolului respectiv, raportat la o biologie derivând din sexualitate, care nu va îmbrăca un aspect normativ decât în anii 1820-1830. Astfel încât organizarea controlului anomaliei, ca tehnică a puterii și cunoașterii în secolul al XIX-lea va trebui să coordoneze, să codifice și să articuleze instanțele de cunoaștere și putere care, în secolul al XVIII-lea, functionau separat.

Şi, în sfârşit, o altă remarcă: există foarte manifest un fel de pantă istorică, marcată în cursul secolului al XIX-lea, care va răsturna importanța reciprocă a celor trei figuri. La sfârşitul secolului al XVIII-lea, sau în orice caz în cursul acelui secol, figura cea mai importantă, figura care va domina şi care va pătrunde (şi cu câtă forță!) în practica judiciară la începutul veacului următor, este cea a monstrului. Monstrul pune probleme, monstrul preocupă atât sistemul medical, cât şi cel judiciar. În jurul monstrului se învârte întreaga problematică a

anomaliei în anii 1820-1830, în jurul acelor mari crime monstruoase, cum sunt cele ale femeii din Sélestat, Henriette Cornier, Léger, Papavoine etc. despre care vom mai vorbi². Monstrul este figura esențială, figura din jurul căreia instanțele puterii și ariile de cunoaștere își desfășoară cercetările și se reorganizează. Apoi, încetul cu încetul, figura cea mai modestă, cea mai discretă, cea mai supraîncărcată din punct de vedere științific, cea mai indiferentă pentru putere, masturbatorul sau, dacă vreți, universalitatea devierii sexuale va căpăta din ce în ce mai multă importanță. La sfârșitul secolului al XIX-lea, ea va acoperi celelalte figuri, iar, în final, va deține ponderea esențială a problemelor ce se învârt în jurul anomaliei.

Aceasta este deci poziția celor trei figuri. Aș vrea ca în următoarele trei sau patru cursuri să examinez puțin formarea, transformarea și parcursul celor trei figuri, din secolul al XVIII-lea până în cea de-a doua jumătate a celui de-al XIX-lea, adică începând cu momentul în care ele iau formă și continuând cu includerea lor treptată în problematica, în tehnica și în sfera de cunoaștere a anomaliei.

Vom începe astăzi să vorbim despre monstru<sup>3</sup>. Nu ca noțiune medicală, ci ca noțiune juridică. În dreptul roman, care serveşte evident drept arier-plan întregii problematici a monstrului, se distingeau cu grijă, dacă nu în toată claritatea, două categorii: categoria diformității, a infirmității, a deficienței (diformul, infirmul, deficientul erau desemnați prin portentum sau ostentum) și apoi monstrul, monstrul propriu-zis<sup>4</sup>. Ce este însă monstrul în tradiția juridică și științifică? Din Evul Mediu, până în secolul al XVIII-lea de care ne ocupăm, monstrul este o mixtură. Este mixtura celor două regnuri, animal și uman: omul cu cap de bou, omul cu picioare de pasăre – iată monștrii<sup>5</sup>. Este amestecul a două specii, mixtura a două specii: porcul cu cap de oaie este un monstru. Este mixtura a doi indivizi: cel care are două capete și un trup, cel care are două trupuri și un cap este un monstru. Este mixtura celor două sexe: cel care este în același timp bărbat și femeie este un monstru. Este un amestec de viață și moarte: fetusul care vine pe lume cu o morfologie ce nu-i poate asigura supravietuirea, dar care

trăiește totuși câteva minute sau câteva zile, este un monstru. În sfârșit, este un amestec de forme: cel care nu are nici brațe, nici picioare, ca un şarpe, este un monstru. Deci, o transgresiune a limitelor naturale, transgresiune a clasificărilor, transgresiune a legii: despre toate acestea este vorba în cazul monstruozității. Dar nu cred că monstrul se reduce numai la atât. Infractiunea juridică la legea naturală nu este suficientă - în gândirea Evului Mediu fără îndoială și cu certitudine în gândirea secolelor al XVII-lea și al XVIII-lea – pentru a constitui monstruozitatea. Ca să existe monstruozitate, este necesar ca această transgresiune a limitei naturale, această transgresiune a legii, să se refere la, sau în orice caz să pună în cauză o anumită interdicție a legii civile, religioase sau divine; sau să provoace o anumită imposibilitate de aplicare a legii civile, religioase ori divine. Nu există monstruozitate decât acolo unde dezordinea legii naturale aduce atingere, violează, pune probleme dreptului, fie el drept civil, canonic sau religios. În punctul de întâlnire, de fricțiune între infracțiunea la legea naturală, la tabla de legi și la cea instituită de Dumnezeu sau de societate, în acest punct de întâlnire a celor două infracțiuni este marcată diferența dintre monstruozitate și infirmitate. Infirmitatea este într-adevăr ceva ce tulbura ordinea naturală, dar nu este o monstruozitate. pentru că își are locul în dreptul civil sau în dreptul canonic. Chiar dacă infirmul nu este conform naturii, el este întrucâtva prevăzut de drept. În schimb, monstruozitatea este acea neregularitate naturală, a cărei apariție repune în discuție dreptul, îi împiedică funcționarea. Dreptul este obligat să-și pună întrebări asupra propriilor fundamente, sau asupra propriilor practici, ori trebuie să păstreze tăcerea, să renunțe sau să facă apel la un alt sistem de referință sau, în sfârșit, să inventeze o cazuistică. Monstrul este în fond cazuistica necesară pe care dezordinea naturii o impune dreptului.

Se va spune astfel că monstrul este ființa în care se remarcă amestecul a două regnuri, pentru că atunci când descoperim într-unul și același individ prezența animalului și prezența speciei umane suntem tentați să căutăm și cauza acestei anomalii. Şi unde o vom găsi? Într-o infracțiune la dreptul

uman și la dreptul divin, adică la fornicația genitorilor, la împreunarea dintre un individ din specia umană și un animal.<sup>6</sup> Monstrul apare pentru că a avut loc un raport sexual între un bărbat și un animal, sau între o femeie și un animal, iar cele două regnuri s-au amestecat. În acest moment constatăm o infracțiune la dreptul civil sau la dreptul religios. Dar în timp ce iregularitatea naturală ne trimite la această infracțiune la dreptul civil sau la dreptul religios, aceste domenii de drept se află într-o încurcătură absolută, marcată, de exemplu, prin faptul că se pune problema dacă trebuie sau nu botezat un individ cu trup omenesc și cap de animal, sau cu corp de animal și cu cap de om. Iar dreptul canonic, care a prevăzut totuși o mulțime de infirmități și de incapacități, nu poate rezolva această problemă. Dezordinea naturii tulbură dintr-o dată ordinea juridică și aceasta în urma apariției monstrului. Tot astfel, de exemplu, nașterea unei ființe informe care este sortită în mod necesar să moară, dar care trăiește totuși câteva clipe, câteva ore sau câteva zile, pune o mare problemă, o problemă de drept<sup>7</sup>. Este o infracțiune față de ordinea naturii, dar în același timp este o enigmă juridică. În dreptul succesiunii, de exemplu, în jurisprudență veți găsi o întreagă serie de dezbateri, cazuri întoarse pe față și pe dos la nesfârșit, dintre care cel mai tipic este următorul. Un bărbat moare, iar soția sa este însărcinată; el semnează un testament în care scrie: "Dacă pruncul pe care-l așteaptă soția mea se naște normal, va moșteni toate bunurile mele. Dacă, dimpotrivă, copilul nu se naște sau se naște mort, dacă moare la naștere, atunci bunurile mele vor intra în posesia familiei<sup>8</sup>". Și dacă se naște un monstru, cui vor reveni bunurile? Trebuie considerat că acest copil s-a născut sau nu? Din momentul apariției acestei mixturi de viață și moarte care este copilul monstruos, dreptul se află în fața unei probleme insolubile. Când se naște un monstru cu două trupuri, sau cu două capete, trebuie botezat o singură dată sau trebuie să facem două botezuri? Trebuie se considerăm că avem un singur copil sau doi?<sup>10</sup> Am dat de urma (din nefericire nu am aflat unde se află piesele dosarului, ale procesului și nici cum ar putea fi cunoscute)<sup>11</sup> istoriei unor frați siamezi, dintre care

unul comisese o crimă, iar problema care se punea era dacă va fi executat unul singur sau amândoi. Dacă unul era executat, murea și celălalt, dar dacă nevinovatul era lăsat în viață, trebuia lăsat în viață și celălalt. În astfel de situații apare efectiv insolubila problemă a monstruozității. Monstrul este și ființa care are două sexe și despre care nu se știe dacă trebuie tratată ca băiat sau ca fată; dacă trebuie să i se permită căsătoria și cu cine anume; dacă poate deveni titulara unor beneficii ecleziastice; dacă poate primi ordine religioase etc. 13.

Toate aceste probleme ale teratologiei juridice sunt dezvoltate într-o carte foarte interesantă și care îmi pare absolut capitală pentru înțelegerea nașterii și evoluției problemei juridico-naturale, juridico-medicale a monstrului. Este cartea unui preot care se numește Cangiamila. În 1745, acesta a publicat o lucrare intitulată *Tratat de embriologie sacră*, în care veți găsi teoria juridico-naturală, juridico-biologică a monstrului. Prin urmare, monstrul apare și funcționează în secolul al XVIII-lea exact în punctul de joncțiune al naturii cu dreptul. Poartă cu sine transgresiunea naturală, amestecul speciilor, încurcătura limitelor și caracterelor. Dar nu este monstru decât pentru că este și un labirint juridic, o violare și o încurcătură a legii, o transgresiune și o imposibilitate de decizie la nivelul dreptului. Monstrul este, în secolul al XVIII-lea, un complex juridico-natural.

Ceea ce v-am spus până acum este valabil pentru secolul al XVIII-lea – cred că de fapt această funcționare juridico-naturală a monstrului este foarte veche. Îl vom regăsi încă multă vreme în secolul al XIX-lea. În fond, pe el îl regăsim transpus, transformat, în expertizele pe care vi le-am citit. Dar am impresia că punctul de elaborare a noii teorii privind monstruozitatea care funcționează în secolul al XIX-lea, apar de fapt în secolul anterior în legătură cu un tip de monstru deosebit. De altfel, sunt convins că în fiecare epocă – cel puțin din perspectiva juridică și medicală – au existat forme privilegiate de monștri. În Evul Mediu exista evident omul-bestie, amestecul dintre cele două regnuri, ființa care era în același timp om și animal. Mi se pare frapant – subiectul trebuie examinat mai în-

deaproape – că în epoca Renașterii exista o formă de monstruozitate deosebit de privilegiată în literatură în general, dar și în cărțile de medicină și de drept, precum și în cărțile religioase: frații siamezi. Unul care e de fapt doi, doi care nu sunt decât unul. Cu o foarte frecventă referire, dacă nu existentă la tot pasul, în orice caz foarte des întâlnită în textele de la sfârșitul secolului al XV-lea și începututul celui de-al XVII-lea: individul cu un singur cap și două trupuri, sau cu un trup și două capete; este imaginea regatului dezbinat, dar și imaginea creștinătății divizate în două comunități religioase. Au fost discuții foarte interesante în cadrul cărora s-a articulat problematica religioasă și cea medicală. lată, de exemplu, istoria celor două surori siameze care au fost botezate sau, mai bine zis, care au fost supuse botezului. Una a fost botezată, dar cea de-a doua a murit înainte de primirea botezului. S-a iscat o imensă dispută, iar preotul catolic (cel care a oficiat botezul) a spus: "Nu e nici o problemă. Dacă cealaltă a murit, înseamnă că a fost protestantă". Avem aici imaginea regatului Franței, cu o jumătate a sa salvată prin botez și cealaltă condamnată și supusă pieirii. În orice caz, este caracteristic că, în afacerile juridice, medicale și religioase de la sfârșitul secolului al XV-lea și începutul celui de-al XVII-lea, frații siamezi constituie tema cea mai frecventă<sup>15</sup>.

În epoca clasică este privilegiat un al treilea tip de monstruozitate: hermafrodiții. În jurul lor s-a elaborat, sau a început să se elaboreze, noua figură a monstrului; ea va apărea la sfârșitul secolului al XVIII-lea și va funcționa la începutul celui de-al XIX-lea. În termeni generali se poate spune – dar lucrurile trebuie privite mult mai atent – sau, în orice caz, lumea spune că în Evul Mediu și până în secolul al XVI-lea (dar și la începutul secolului al XVII-lea) hermafrodiții erau considerați monștri, și executați—arși, iar cenușa le era împrăștiată în vânt. Să admitem această ipoteză. Într-adevăr, găsim chiar la sfârșitul secolului al XVI-lea, în 1599, un caz de pedepsire a unui hermafrodit, care păcătuise numai prin faptul că era astfel. Acest individ se numea Antide Collas și a fost denunțat ca hermafrodit. Locuia la Dôle și, după o vizită la domiciliu,

medicii au conchis că acel individ avea cele două sexe, și asta pentru că avusese raporturi cu Satana, raporturi care îi adăugaseră la sexul său inițial un al doilea sex. Supus unui interogatoriu, hermafroditul a mărturisit că, într-adevăr, avusese raporturi cu Satana. El a fost ars de viu la Dôle în 1599. Cred că este unul dintre ultimele cazuri de hermafrodit ars de viu numai pentru că era hermafrodit. 16

La scurtă vreme după aceasta, apare o jurisprudență de alt tip - pe care o găsiți expusă în detaliu în Dicționarul hotărârilor tribunalelor Franței de Brillon 17 - care arată că. începând din secolul al XVII-lea, hermafroditul nu mai este condamnat doar pentru această ambivalență sexuală. Dacă este identificat ca atare, i se cere să-și aleagă sexul, cel care este dominant, să se comporte în conformitate cu alegerea făcută și să adopte o vestimentație adecvată; numai în cazul în care făcea uz în continuare de cel de-al doilea sex intra sub incidența legilor penale și risca să fie condamnat pentru sodomie. 18 Găsim ca exemplificare o întreagă serie de condamnări împotriva hermafrodiților, pentru uz suplimentar al celui de-al doilea sex. Astfel, Héricourt, în Legile ecleziastice din Franța, publicate în 1771, se referă la o istorie ce datează chiar de la începutul secolului al XVII-lea. Întâlnim aici un hermafrodit care - după ce și-a ales sexul masculin - este condamnat și ars pe rug pentru că s-a folosit de celălalt sex al său în relația cu un bărbat.<sup>20</sup> Sau, tot astfel, și tot la începutul secolului al XVII-lea, găsim doi hermafrodiți care au fost arși de vii, iar cenușa lor împrăștiată în vânt, numai pentru că trăiau împreună, iar aici, era limpede, sau în orice caz se presupune, că fiecare făcea uz de cele două sexe în raporturile cu celălalt.21

Cred că istoria hermafrodiților din secolul al XVII-lea până la sfârșitul celui de-al XVIII-lea este deosebit de interesantă. Voi analiza două cazuri, unul datând din anii 1614-1615 [recte 1601]<sup>22</sup>, iar celălalt din anul 1765. Primul caz este cunoscut în epocă sub numele de "hermafroditul din Rouen"<sup>23</sup>. Este vorba de cineva botezat Marie Lemarcis și care, încetul cu încetul, a devenit bărbat, a adoptat straiele bărbătești și s-a căsătorit cu o văduvă, mamă a trei copii. Urmează denunțul. Marie Lemarcis

- care își luase în acel moment numele de Marin Lemarcis ajunge în fața tribunalului, iar primii judecători dispun efectuarea unei expertize medicale de către un medic, un farmacist și doi chirurgi. Aceștia nu găsesc nici un semn de virilitate. Marie Lemarcis este condamnată la spânzurătoare, corpul său urmând să fie ars, iar cenuşa împrăștiată. Cât despre soția sa (în sfârșit, femeia care trăia cu el sau cu ea), aceasta era obligată să asiste la supliciul soțului său urmând să fie apoi biciuită în mijlocul orașului. Pedeapsă capitală, deci dreptul inculpatului la apel și o nouă expertiză în fața Curții din Rouen. Experții sunt toți de acord cu primii, că nu există nici un semn de virilitate, în afară de unul singur, pe nume Duval, care recunoaște semne de virilitate. Verdictul Curții din Rouen este interesant; femeia este eliberată, i se prescrie numai să păstreze vestimentația feminină și i se interzice să locuiască împreună cu vreo persoană indiferent de sex, în caz contrar urmând să "plătească cu viața". Deci interzicerea oricărui raport sexual, dar nici o condamnare pentru hermafroditism, pentru natura hermafrodită și nici o condamnare pentru a fi trăit cu o femeie, cu toate că, după cât se pare, sexul dominant al inculpatei era femeiesc.

Această afacere mi se pare importantă din mai multe motive. În primul rând, a dat naștere unei dezbateri contradictorii între doi medici: unul, care era în acea epocă un mare specialist în materie de monștri și care a scris un număr de cărți despre monstruozitate se numea Riolan: celălalt este acel faimos doctor Duval de care vă vorbeam adineauri, care a participat la a doua expertiză. 24 Or, expertiza lui Duval este interesantă pentru că observăm aici primele rudimente ale unei analize clinice a sexualității. Duval recurge la o investigație care nu este examinarea tradițională a moașelor, a medicilor generaliști sau a chirurgilor. El face un examen detaliat cu palpare și mai ales cu o descriere minuțioasă în raportul său a organelor examinate. Cred că avem aici primul text medical unde organizarea sexuală a corpului omenesc este dată nu în forma sa generală, ci în detalii clinice legate de un caz particular. Până atunci, discursul medical nu vorbea de organele sexuale decât la modul general, mentionând pentru orice persoană conforma-

ția lor de ansamblu, iar vocabularul folosit era foarte limitat. Aici, dimpotrivă, avem o descriere, o prezentare detaliată, individualizată, în care lucrurile sunt spuse pe numele lor.

Dar Duval nu face doar atât, ci trasează teoria discursului medical asupra sexualității. Iată ce spune: În fond, nu e de mirare că organele sexualității sau reproducerii nu au fost niciodată numite ca atare în discursul medical. Era foarte normal ca medicul să ezite să le numească. De ce? Pentru că aceasta este o tradiție veche datând din Antichitate. Pentru că în Antichitate femeile erau persoane demne de tot disprețul. Pe atunci erau considerate atât de desfrânate, încât era foarte normal ca un savant să se ferească să vorbească despre organele sexuale femeiești. Numai că a apărut Fecioara Maria, care amintește Duval - l-a "purtat pe Mântuitor în pântecele său". Începând cu acest moment a fost instituită "căsătoria sfântă", toate "lubricitățile au luat sfârșit", iar "vicioasele obiceiuri ale femeilor au fost abolite". Un număr de consecințe se manifestă imediat. Prima a fost că "matricea care era înainte partea cea mai blestemată la femei" a fost recunoscută ca ..templul miraculos al universului, cel mai gratios, august, sacru, venerabil". În al doilea rând atracția bărbaților pentru acea parte a trupului feminin nu a mai fost considerată ca o tentație lubrică, ci un fel de "sensibil precept divin"<sup>25</sup>. În al treilea rând, rolul femeii a devenit în general respectabil. După creștinism, femeii i s-a încredințat grija și conservarea bunurilor casei, precum și transmiterea lor către descendenți. Și o altă consecință, sau mai bine zis o consecință generală a tuturor acestor modificări: din moment ce matricea a devenit un obiect sacru, în momentul și prin faptul că femeia a fost sacralizată prin religie, căsătorie și prin sistemul economic al transmiterii bunurilor, cunoașterea matricei a devenit necesară. De ce? Mai întâi pentru a scuti femeile de o seamă de dureri și mai ales pentru a evita ca multe dintre ele să moară la naștere sau chiar înainte de a naște. Apoi, acest lucru permite evitarea morții copiilor la naștere sau înainte de a veni pe lume. Şi Duval adaugă, într-o apreciere evident delirantă: în fiecare an ar putea vedea lumina zilei încă un milion de copii, dacă știința medicilor ar fi atât de înaintată pentru a asista cum trebuie sarcina mamelor. Câți copii nu au mai apucat să se nască și câte mame nu au murit închise în același mormânt din cauza – spune el – acestei "tăceri ruși-noase"! Observați cum se articulează în textul respectiv, care datează din 1601, tema sacralizării religioase și economice a femeii și o temă care aparține de ja mercantiliștilor, tema strict economică a forței unei națiuni, care este legată de mărimea populației. Femeile sunt prețioase pentru că reproduc; copiii sunt prețioși pentru că sporesc populația și, prin urmare, nici o "tăcere rușinoasă" nu trebuie să ne împiedice să cunoaștem ceva ce ne permite efectiv să salvăm aceste existențe. Și Duval exclamă: "Ce cruzime, ce imensă mizerie, ce impietate să ne vedem obligați să recunoaștem că atâtea suflete promise luminii acestei lumi [...] nu cer altceva decât o hotărâre din partea noastră". Numai că această hotărâre există, ne spune tot el: "unii numesc supărătoare cuvintele care ne-ar putea sugera lubricitatea", dar aceasta este "un răspuns nefericit față de evitarea atâtor rele și atâtor inconveniente"26. Cred că acest text este important, pentru că avem aici nu numai o descriere medicală a organelor sexualității, o prezentare clinică a unui caz particular, dar și teoria vechilor tabuuri medicale în privința organelor sexualității și teoria necesității unui discurs explicit. Aici deschid o mică paranteză. Se spune peste tot că, până

Aici deschid o mică paranteză. Se spune peste tot că, până în secolul al XV-lea și la începutul celui de-al XVII-lea, licențele verbale, franchețea discursului permiteau numirea unei sexualități care a intrat sub regimul tăcerii, sau în orice caz sub regimul metaforei începând cu Clasicismul. Cred că acest lucru este și adevărat și fals în același timp. Este fals, dacă vă referiți la limbaj în general, dar este adevărat în momentul în care distingeți cu grijă tipurile de formare sau de practică discursivă. Dacă este adevărat că, începând cu acea epocă, enunțarea sexualității a fost supusă unui regim de cenzură sau de deplasare în limbajul literar, în schimb în discursul medical s-a produs exact transferul invers. Discursul medical a fost până în perioada respectivă complet impermeabil, închis acestui tip de enunț și descriere. De la acel moment încoace, deci de la cazul hermafroditului din Rouen, a apărut și s-a teoretizat în același

timp necesitatea unui discurs științific despre sexualitate și, în

orice caz, despre organizarea anatomică a sexualității.

Există însă și un alt motiv al importanței acestei afaceri a hermafroditului din Rouen. Găsim aici afirmația clară că hermafroditul este un monstru. Acest lucru se află în discursul lui Riolan, care declara că hermafroditul este un monstru pentru că este împotriva ordinii și normei ordinare a naturii, care a despărțit genul omenesc în două: masculi și femele.27 Prin urmare, dacă cineva are ambele sexe, acest cineva trebuie considerat si recunoscut ca monstru. Pe de altă parte, de vreme ce hermafroditul este un monstru, examinarea acestuia - spune Riolan – este menită să determine ce vestimentație trebuie să poarte și dacă, efectiv, trebuie să se căsătorească și cu cine anume<sup>28</sup>. Suntem deci puși în fața exigenței clar formulate a unui discurs medical asupra sexualității și organelor sale pe de o parte, iar de cealaltă, concepția încă tradițională asupra hermafroditismului ca monstruozitate, dar o monstruozitate care a scăpat totuși de condamnarea obligatorie altădată.

Să trecem la anul 1765, deci 150 de ani mai târziu, către sfârșitul secolului al XVIII-lea: un caz aproape identic. Este vorba de afacerea Anne Grandjean, care fusese botezată ca fată<sup>29</sup>. Dar, după cum spune un memoriu scris în favoarea ei, "către vârsta de 14 ani, un anumit instinct al plăcerii a apropiat-o de colegele sale<sup>30</sup>". Îngrijorată de această atracție pe care o încerca față de ființele de același sex cu ea, s-a hotărât să adopte îmbrăcămintea băiețească, se mută din oraș, instalându-se la Lyon, unde se căsătorește cu o oarecare Françoise Lambert. În urma unui denunţ, este chemată în fața tribunalului. Urmează vizita unui chirurg care constată că este femeie și că, prin urmare, dacă a trăit cu o altă femeie, este pasibilă de condamnare. Deoarece a făcut uz de sexul care nu este dominant la ea, este condamnată la stâlpul infamiei, în prima instanță, cu următorul verdict: "Profanator al jurământului căsătoriei<sup>31</sup>". Stâlpul infamiei, biciuire, coroana de spini. Din nou, însă, intervine un apel, în fața Curții din Dauphiné. Este scăpată de tribunal, adică eliberată, cu obligația de a purta haine femeiesti si cu interdictia de a se mai întâlni cu Françoise

Lambert sau vreo altă femeie. Observați că întreaga afacere, procesul judiciar, verdictul sunt aproape aceleași ca în 1601, cu deosebirea că Françoise Lambert [recte: Anne Grandjean] are interdicția de a frecventa femeile și numai femeile, în timp ce, în cazul precedent, interdicția se referea la orice persoană, de "orice" sex<sup>32</sup>. Mariei Lemarcis i se interzicea sexualitatea și raportul sexual.

Cu tot izomorfismul său aproape total cu cazul din 1601, afacerea Grandjean marchează totuși o evoluție foarte importantă. Avem în primul rând faptul că în discursul medical hermafroditismul nu mai este definit, așa cum o făcea Riolan, ca o mixtură de sexe.<sup>34</sup> În memoriile scrise și publicate de Champeaux, în privința cazului Grandjean acesta se referea explicit la un text aproape contemporan din Dictionar de medicină, articolul "Hermafrodit", unde se spune: "Consider toate istoriile care se spun despre hermafroditi drept tot atâtea povești<sup>35</sup>". Pentru Champeaux și pentru majoritatea medicilor din epocă, nu exista amestec de sexe, nu exista niciodată o prezență simultană a celor două sexe într-un singur organism și la același individ. <sup>36</sup> Dar există indivizi "care au un sex [predominant], dar ale cărui părți genitale sunt atât de slab constituite, încât nu pot procrea [în interiorul organismului sau în afara acestuia]37". Şi, prin urmare, ceea ce numim hermafroditism nu este decât o conformație deficitară însoțită de o incapacitate. Există indivizi care au organe masculine și unele aparente (pe care le vom numi unele caractere secundare) femeiesti, dar – zice Champeaux – acestia sunt puțin numeroși. 38 Și apoi există indivizi, sau mai bine zis individe, care sunt femei, au organe femeiești și aparențe, caractere secundare, bărbătești, iar aceștia – continuă Champeaux – sunt foarte numeroși.39

Deci monstruozitatea ca amestec de sexe, ca transgresiune a tot ceea ce separă un sex de celălalt, dispare<sup>40</sup>. Pe de altă parte – și aici începe să se înfiripe noțiunea de monstruozitate pe care o vom găsi la începutul secolului al XIX-lea – dacă nu există amestec de sexe, există în schimb bizarerii, specii imperfecte, aberații ale naturii. Or, aceste bizarerii, aceste malfor-

mații, aceste contraziceri ale naturii sunt, sau pot fi în orice caz, punctul de plecare ori pretextul unui comportament criminal. Ceea ce trebuie să atragă, ceea ce trebuie să provoace condamnarea în cazul femeii Grandjean – susține Champeaux – nu este faptul că e hermafrodită. Ci pur și simplu faptul că, fiind femeie, are gusturi perverse, îi plac femeile, și tocmai această monstruozitate, neținând de natură, ci de comportament, trebuie să atragă pedeapsa. Monstruozitatea nu mai este așadar amestecul nepermis al unor elemente pe care natura trebuie să le separe. Este pur și simplu o neregularitate, o ușoară deviere, dar care face posibil ceva ce va constitui într-adevăr o monstruozitate, adică monstruozitatea naturii. Iar Champeaux continuă: "De ce să presupunem că există în aceste femei", care în fond nu sunt decât femei "lubrice, o pretinsă împărțire a sexului și să atribuim primelot impresii ale naturii asupra propriului lor sex, ceea ce ține de fapt de înclinația lor pentru desfrânarea criminală? Aceasta ar însemna să iertăm crima îngrozitoare a acelor bărbați, respinși de lume, care nesocotesc alianța naturală pentru a-și satisface pofta brutală cu alți bărbați. Să explicăm că aceștia sunt indiferenți în prezența femeilor și că un instinct al plăcerii, a cărui cauză le e necunoscută, îi apropie, împotriva voinței lor, de același sex? Vai de cei ce se lasă convinși de acest raționament<sup>41</sup>".

Vedeți cum, de la aceste exemple, asistăm la conturarea complexului juridico-natural al monstruozității hermafrodite. Pe fondul unei imperfecțiuni, a unei devieri (am putea să vorbim, anticipând, de o anomalie somatică) apare delimitarea unei monstruozități care nu mai este juridico-naturală, ci juridico-morală; o monstruozitate care este monstruozitate a conduitei, și nu monstruozitate a naturii.<sup>42</sup> Iar până la urmă această temă a monstruozității de conduită este cea care a organizat și s-a aflat în centrul întregii dispute despre afacerea Grandjean. Apărătorul Annei Grandjean, Vermeil, care era avocat (nu a apărat-o în proces pentru că în acea vreme nu exista avocat în cauzele penale, dar a publicat un memoriu în apărarea ei), insista, dimpotrivă și în ciuda opiniei generale a medicilor, asupra importanței diformității organismului.<sup>43</sup> Vermeil încerca

să demonstreze, împotriva părerii medicale, că la Anne Grandjean chiar exista un amestec de sexe, deci hermafroditism real. Pentru că, pe această bază, el putea să o disculpe de monstruozitatea morală de care o acuzau medicii, din moment ce chiar acești medici încetaseră să considere hermafroditismul ca pe o monstruozitate, sau în orice caz nimeni nu mai credea că este vorba de un amestec efectiv de sexe. Avem și dovada că exact acesta este raționamentul: în favoarea Annei Grandjean a fost publicat și un poem, care a circulat sub numele său și care era un poem de dragoste închinat femeii cu care trăia. Versurile sunt, din păcate și după toate aparențele, scrise de altcineva decât de Anne Grandjean. Este un poem lung și stupid, dar a cărui menire este de fapt să demonstreze, alături de apărătorii Annei Grandjean, că sentimentul față de femeia cu care trăia era un sentiment perfect natural, și nu monstruos.<sup>44</sup>

În orice caz, comparând cele două cazuri, cel din Rouen și cel din Lyon, în anul 1601, respectiv 1765, observați că se conturează o modificare, un fel de autonomizare a monstruozității morale, a monstruozității de comportament, care transferă vechea categorie a monstrului din domeniul tulburării somatice și naturale în cel al criminalității pur și simplu. Asistăm la apariția unui gen de domeniu specific, care este cel al criminalității monstruoase sau al monstruozității care își are efectele nu în natura și dezordinea speciilor, ci chiar în comportament.

Deocamdată nu avem de a face decât cu o schiță. Este doar începutul unui proces care se va dezvolta exact între anii 1765 și 1820-1830; atunci explodează problema conduitei monstruoase, a criminalității monstruoase. Dar, ca să rezum totul în câteva cuvinte, voi spune următoarele. Până spre jumătatea secolului al XVIII-lea, exista un statut criminal al monstruozității, în măsura în care aceasta însemna transgresiunea unui întreg sistem de legi, fie ele naturale sau juridice. Deci chiar monstruozitatea în sine era criminală. Jurisprudența din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea reduce pe cât posibil consecințele penale ale monstruozității în sine. Cred, totuși, că aceasta rămâne, până târziu în secolul al XVIII-lea, esențial și fun-

damental criminală. Prin urmare, criminală este chiar monstruozitatea. Apoi, către 1750, la mijlocul veacului al XVIII-lea (din motive pe care voi încerca să le analizez ulterior), apare altceva, și anume tema unei naturi monstruoase a criminalității, a unei monstruozități cu efecte în câmpul comportamentului, în câmpul criminalității, și nu care ține de natura însăși. Până la mijlocul secolului al XVIII-lea, criminalitatea era un exponent necesar al monstruozității, iar monstruozitatea nu devenise încă, asa cum va fi ulterior, un calificativ eventual al criminalității. Figura criminalului monstruos, figura monstrului moral va apărea brusc și cu mare exuberanță, la sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea. Formele de discurs și practicile sunt extraordinar de diverse. Monstrul moral pătrunde în literatură o dată cu romanul gotic, pe la sfârșitul veacului al XVIII-lea. Și prin Sade. Apare, de asemenea, o dată cu o întreagă serie de teme politice, despre care voi încerca să vă vorbesc data viitoare. Figura monstrului moral apare și în lumea juridică și medicală. Problema este să știm exact cum s-a operat transformarea. Ce anume stătea în calea formării acestei categorii a criminalității monstruoase? Cine îi împiedica pe specialiști să considere criminalitatea exasperată un gen de monstruozitate? Cum se face că nu s-a stabilit atâta vreme un raport între caracterul extrem al crimei și aberația naturii? De ce a trebuit să așteptăm sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea pentru a asista la apariția figurii sceleratului, a monstrului criminal, în care infracțiunea cea mai grozavă întâlnește aberația naturii? Nu aberația naturii în sine constituie infracțiune, ci infracțiunea însăși trimite – ca și cum ar fi vorba de originea sa, de cauza, de justificarea, de cadrul său, nu contează – la ceva care este chiar aberatia naturii.

Iată, deci, ce aș vrea să încerc să explic data viitoare. Principiul acestei transformări ține, bineînțeles, de un gen de economie a puterii de a pedepsi și de transformarea acestei economii

## NOTE

- 1. Michel Foucault se referă aici, bineînțeles, la ansamblul activității lui Cesare Lombroso în domeniul antropologiei criminale. Vezi, mai ales, C. Lombroso, L'Uomo delinquente studiato in rapporto all'antropologia, alla medicina legale ed alle discipline carcerarie, Milano. 1876 (trad. fr. a celei de-a 4-a ediții italiene: L'Homme criminel, Paris, 1887).
  - 2. Cf. infra, lecțiile din 29 ianuarie și 5 februarie.
- 3. Analiza figurii monstrului expusă de Foucault în acest curs se bazează, printre altele, pe E. Martin. Histoire des monstres depuis l'Antiquité jusqu'à nos jours, Paris, 1880.
- 4. *Ibid.*, p. 7: "Expresiile *portentum* și *ostentum* vor desemna o simplă anomalie, iar cea de *monstrum* va fi aplicată exclusiv oricărei ființe care nu are formă umană". Fundamentul din dreptul roman este *Digesta*. I. 5.14: "Nu sunt copii cei care sunt zămisliți după un obicei anapoda, împotriva deprinderii nea mului omenesc: ca și cum o femeie ar fi slobozit ceva monstruos sau ieșit din comun. Însă odrasla, care a sporit menirea mădularelor omenești, apare, întrucâtva, ca efect și, din acest motiv, se va număra printre copii." (*Digesta Iustiniani Augusti*, editit Th. Mommsen, II, Berolini, 1870, p. 16).
  - 5. E. Martin, Histoire des monstres..., op. cit., pp. 85-110.
- 6. Vezi A. Paré, Des monstres et des prodiges, în Les Œuvres. Paris, 1617, p. 1031: "Există monștri care se nasc cu o jumătate de față de animal și cealaltă jumătate omenească, sau având toată înfățișarea de animale, care sunt produși de sodomiți și atei, care se împreunează în devălmășie, împotriva naturii, cu animalele, iar de aici apar monștri hidoși de este mai mare rușinea să îi vezi ori să vorbești despre ei: totuși dezonoarea nu stă în cuvinte, ci atunci când se întâmplă un lucru foarte nenorocit și abominabil, o mare infamie și un mare păcat pentru bărbatul ori femeia care se amestecă și se împreunează cu animalele, de unde se nasc creaturi monstruoase jumătate oameni și jumătate animale". Cf. A. Pareus, De monstris et prodigiis, în Opera, latinitate donata, I, Guilleameau labore et diligentia, Parisiis, 1582, p. 751.
- 7. Cf. [F.E. Cangiamila]. Abrégé de l'embryologie sacrée ou Traité des devoirs des prêtres, des médecins et autres, sur le salut éternel des enfants qui sont dans le ventre de leur mère, [tradus de J.-A.-T. Dinouart], Paris, 1762. Capitolul despre botezul monstrilor se termină cu precizarea că, deși monstrul "în întregime diform și înspăimântător în conformația sa moare curând de moarte naturală", există o legislație "care interzice în mod expres uciderea acestor monștri și care dispune chemarea preotului pentru a-i examina și a lua o hotărâre" (pp. 192-193).

- 8. Cf. P. Zacchia, Questionum medico-legalium tomus secundus, Lugduni, 1726, p. 526. Despre întreaga problemă a succesiunii în cazul nașterii unui monstrum în jurisprudențele Europei moderne, vezi E. Martin, Histoire des monstres..., op. cit., pp. 177-210.
- 9. "Aici sc pot pune două întrebări: «Când se poate aprecia că un monstru are un suflet rezonabil, ca să i se acorde botezul?»; «În ce caz acesta are un singur suflet sau două, spre a i se acorda un singur botez sau două?»" (F.E. Cangiamila, Abrégé de l'embryologie sacrée..., op. cit., pp. 188-189).
- 10. "Dacă un monstru are două trupuri care, deși unite, au fiecare membre distincte [...], botezul trebuie să li se acorde separat, pentru că există cu siguranță doi oameni și două suflete; într-o situație de urgență nu se poate folosi decât formula la plural: «Vă botez», «Ego vos baptiso»" (*ibid.*, pp. 190-191).
  - 11. Nu am găsit documentația la care se referă Foucault.
- 12. Cazul este citat de H. Sauval, *Histoire et Recherches des antiquités de la ville de Paris*, II, Paris, 1724, p. 564: "Un bărbat a fost ucis cu o lovitură de cuțit, iar vinovatul a fost judecat și condamnat la moarte; dar nu a fost executat din cauza fratelui său, care nu avea nici o vină în acea crimă, și nu putea fi executat unul dintre ei fără să moară și celălalt".
- 13. Sursele juridice ale discuției Digesta Iustiniani, I. 5.10 (Quaeritur); XXII.5.15 (Repetundarum); XXVIII.2.6 (Sed est quaesitum) se găsesc in Digesta Iustiniani Augusti, ed. citată, pp. 16, 652, 820. În ceea ce privește problema căsătoriei, există unanimitate în Summae Evului Mediu (de exemplu: H. de Segusio, Summa aurea ad vetustissimos codices collata, Basileae, 1573, col. 488). Pentru sacerdoțiu: S. Maiolus. Tractatus de irregularitate et aliis canonicis impedimentis in quinque libros distributos quibus ecclesiasticos ordines suscipere et susceptos administrare quisque prohibetur, Roma, 1619, pp. 60-63.
- 14. F.E. Cangiamila, Embriologia sacra ovvero dell'uffizio de' sacerdoti, medici e superiori circa l'eterna salute de' bambini racchiusi nell'utero libri quatro, Palermo, 1745; Id., Embryologia sacra sive De officio sacerdotum, medicorum et aliorum circa aeternam parvulorum in utero existentium salutem libri quatuor, Panormi, 1758. M. Foucault folosește cea de-a doua ediție franceză, considerabil amplificată și aprobată de Academia regală de chirurgie: [Id.], Abrégé de l'embryologie sacrée ou Traité des devoirs des prêtres, des médecins, des chirurgiens et des sages-femmes envers les enfants qui sont dans le sein de leur mère, Paris, 1766. În analiza teoriei "juridico-naturale" sau "juridico-biologice". el se bazează în special pe capitolul VIII ("Despre botezul monștrilor") al cărții III, pp. 188-193.

- 15. Aprecierea lui M. Foucault derivă din H. Sauval, *Histoire et Recherches des antiquités..., op. cit.*, II, p. 563: "S-au văzut la Paris atâția copii născuți împreună și uniți unul de altul, că s-ar putea scrie o carte din câte exemple găsim la autorii cunoscuți. fără a mai vorbi de cei despre care nu se vorbește". Putem citi despre cazuri "dintre cele mai rare și mai monstruoase" (*ibid.*, pp. 563-566). În ceea ce privește literatura medicală, vezi A. Paré, *Des monstres et prodiges*, ediție critică și comentată de J. Céard, Geneva, 1971, pp. 9-20 (cu o bibliografie completă, stabilită de J. Céard, cuprinzând autorii care au scris despre frații siamezi în lucrările lor despre monștri, pp. 203-218). Trebuie remarcat de asemenea faptul că termenul de "frați siamezi" a fost introdus în literatura medicală abia în secolul al XIX-lea.
- 16. Cazul Antidei Collas este relatat de E. Martin, Histoire des monstres..., op. cit., p. 106: "Spre sfârșitul anului 1599 [...] o femeie din Dôle, pe nume Antide Collas, a fost adusă în fața justiției fiind acuzată că prezintă o conformație care, dacă ne raportăm la detaliile conținute în piesele din proces, ar fi urmat să fie un caz similar cu cel al Mariei le Marcis. Au fost chemați medici pentru a proceda la un examen; aceștia au stabilit că viciul de care era atinsă Antide Collas în conformația sa sexuală era rezultatul unei legături infame cu diavolii. Aceste concluzii fiind favorabile acuzării, Antide Collas a fost trimisă în închisoare. A fost interogată, torturată; acuzata a rezistat o vreme, dar, învinsă de suferințe cumplite, a sfârșit prin a mărturisi: «Ea a recunoscut spune cronicarul că avusese relații vinovate cu Satana; a fost arsă de vie în piața publică din Dôle»".
- 17. P.-J. Brillon, Dictionnaire des arrêts ou Jurisprudence universelle des parlements de France et autres tribunaux, Paris, 1711, 3 vol.; Paris, 1727, 6 vol.; Lyon, 1781-1788, 7 vol. M. Foucault folosește prima ediție, care prezintă, în volumul II (pp. 366-367), șase chestiuni privind hermafrodițismul.
- 18. *Ibid.*, p. 367: "Despre hermafrodiți: Sunt recunoscuți după sexul lor predominant. Unii au apreciat că pot fi formulate acuzații de crimă de sodomie împotriva hermafrodiților care, după ce au ales sexul viril care le era predominant, au servit drept femei. Un tânăr hermafrodit a fost condamnat pentru aceasta, spânzurat, iar trupul i-a fost ars în urma unei hotărâri a Parlamentului din Paris, în 1603". Dar mai multe surse (de cxemplu, *Dictionnaire universel français et latin vulgairement appelé Dictionnaire de Trévoux*, IV, Paris, 1771, p. 798) nu menționează sodomia drept cauză a condamnării.
- 19. L. de Héricourt, Les Lois ecclésiastiques de France dans leur ordre naturel et une analyse des livres du droit canonique, considérées avec les usages de l'Eglise gallicane, Paris, 1719. M. Foucault folosește ultima ediție (1771).

- 20. *Ibid.*, III, p. 88: "Prin hotărârea tribunalului din Paris, din anul 1603. un hermafrodit, care alesese sexul viril dominant la el, și care a fost dovedit că a făcut uz de celălalt, a fost condamnat la spânzurătoare și incinerarea trupului".
- 21. Cazul este relatat de E. Martin, *Histoire des monstres..., op. cit.*, pp. 106-107: "În 1603 [...] un tânăr hermafrodit a fost acuzat că a avut relații cu o altă persoană prezentând aceeași conformație. Fapta nici nu a ajuns să fie bine cunoscută, că autoritățile i-au arestat pe cei doi nenorociți, care au fost judecați. [...] Fiind făcută proba vinovăției, aceștia au fost condannați și executați".
  - 22. Pentru corectitudinea datei, vezi nota de mai jos.
- 23. Procesul a început la 7 ianuarie și s-a încheiat la 7 iunie 1601. Cazul este relatat de J. Duval, Des hermaphrodits, accouchements des femmes, et traitement qui est requis pour les relever en santé et bien élever leurs enfants, Rouen, 1612, pp. 383-447 (reed.: J. Duval, Traité des hermaphrodits, parties génitales, accouchements des femmes, Paris, 1880, pp. 352-415).
- 24. J. Riolan, Discours sur les hermaphrodits, où il est démontré, contre l'opinion commune, qu'il n'y a point de vrais hermaphrodits, Paris, 1614; J. Duval, Réponse au discours fait par le sieur Riolan, docteur en médecine et professeur en chirurgie et pharmacie à Paris, contre l'histoire de l'hermaphrodit de Rouen, Rouen [nedatat: 1615].
- 25. J. Duval, Réponse au discours fait par le sieur Riolan..., op. cit., pp. 23-24.
  - 26. Ibid., pp. 34-35.
- 27. Cf. J. Riolan, *Discours sur les hermaphrodits..., op. cit.*, pp. 6-10, ("Ce este un hermafrodit și dacă este monstru").
- 28. *Ibid.*, pp. 124-130 ("Cum trebuie recunoscuți hermafrodiții. pentru a li se atribui sexul convenabil naturii lor"), pp. 130-134 ("Cum trebuie tratați hermafrodiții, pentru a li se reda o natură completă, capabilă de procreare").
- 29. Asupra cazului Anne Grandjean, cf. [F.-M. Vermeil], Memoire pour Anne Grandjean connu sous le nom de Jean-Baptiste Grandjean, accusé et appelant, contre Monsieur le Procureur général, accusateur et intimé. Question: "Un hermaphrodite, qui a épouse une fille, peut-il être reputé profanateur du sacrement de mariage, quand la nature, qui le trompait, l'apellait à l'etat de mari?, Paris, 1795; [C. Champeaux], Réflexions sur les hermaphrodites relativement à Anne Grandjean, qualifiée telle dans un mémoire de Maître Vermeil, avocat au Parlement, Avignon, 1765. Cazul a fost dezvăluit în Europa datorită reluării acestor rare documente de către G. Arnaud (de Ronsil), Dissertation sur les hermaphrodites, în Mémoires de chirurgie, I, Londra-Paris, 1768,

- pp. 329-390. care le-a publicat integral și le-a tradus în germană sub titlul: Anatomisch-chirurgische Abhandlung über die Hermaphroditen, Strasbourg. 1777.
  - 30. [F.-M. Vermeil]. Mémoire pour Anne Grandjean..., op. cit., p. 4.
  - 31. Ilsid., p. 9.
- 32. "Prin hotărârea de la Toumelle din 10 ianuarie 1765 procurorul general a admis apelul în celebrarea căsătoriei Annei Grandjean, care a fost declarată nulă. Sub acuzarea de profanare a tainei, sentința a fost comunicată, acuzata pusă în libertate, cu dispoziția de a-și relua îmbrăcămintea de femeie și interdicția de a o mai frecventa pe Françoisc Lambert sau alte persoane de același sex" (nota manuscrisă în exemplarul Memoriului avocatului Vermeil păstrat la Biblioteca națională a Franței).
- 33. "[Curtea] i-a ordonat diferite restricții și interdicția de a locui cu o persoană de vreun sex sau altul sub amenințarea pedepsci pe viață" (J. Duval, *Traité des hermaphrodits...*, op. cit., p. 410).
  - 34. Cf. J. Riolan, Discours sur les hermaphrodits..., op. cit., p. 6.
- 35. [C. Champeaux]. Réflexions sur les hermaphrodites..., op. cit., p. 10. Cf. articolul "Hermafrodit", în Dictionnaire universel de médecine, IV, Paris, 1748, col. 261: "Consider toate istoriile care se spun despre hermafrodiți drept tot atâtea povești. Voi remarca numai aici că nu am găsit la toate persoanele care îmi erau prezentate astfel alteeva decât un clitoris de o grosime și o lungime exorbitante, labiile părților naturale deosebit de umflate, dar nimic care să țină de sexul bărbătesc". Acest Dicționar este traducerea franceză făcută de Denis Diderot a lucrării lui R. James. A Medical Dictionary. Londra, 1743-1745.
- 36. [C. Champeaux], Réflections sur les hermaphrodites..., op. cit., p. 10.
  - 37. Ibid., p. 36.
  - 38. Ibid., pp. 7, 11-15.
  - 39. Ibid., pp. 7, 15-36.
  - 40. Ibid., pp. 37-38.
  - 41. Ibid., pp. 26-27.
- 42. "Atâtea observații atât de unanim constatate trebuie privite, fără îndoială, ca un corp de probe incontestabile, iar câteva neregularități ale naturii într-una dintre părțile distinctive ale sexului nu schimbă cu nimic situația, și cu atât mai puțin înclinațiile individului la care se întâlnește această conformație vicioasă" (*ibid.*, pp. 35-36).
- 43. "Astfel, eroarea lui Grandjean era o eroare comună tuturor. Dacă este criminală, ar trebui acuzați toți. Pentru că această eroare publică i-a întărit încrederea acuzatului. Mai bine spus, această eroare o justifică.

Numai natura a greșit în acest caz, și cum am putea să-l facem pe acuzat răspunzător de greșelile naturii?" (G. Arnaud, Dissertation sur les hermaphrodites..., op. cit., p. 351).

hermaphrodites..., op. cit., p. 351).

44. [E.-Th. Simon], L'Hermaphrodite ou Lettre de Grandjean à Françoise Lambert, sa femme, Grenoble, 1765.

## Cursul din 29 ianuarie 1975

Monstrul moral. – Crima în dreptul clasic. – Marile scene de supliciu. – Transformarea mecanismelor puterii. – Dispariția dispensei naturale a puterii de a pedepsi. – Despre natura patologică a criminalității. – Monstrul politic. – Cuplul monstruos: Ludovic al XVI-lea și Maria Antoaneta – Monstrul în literatura iacobină (tiranul) și anti-iacobină (poporul revoltat). – Incest și antropofagie.

Vă voi vorbi astăzi despre apariția, în pragul secolului al XIX-lea, a acestui personaj care va avea un destin atât de important până la sfârșitul acelui veac și începutul secolului al XX-lea și care este monstrul moral.

Cred că până în secolele al XVII-lea-al XVIII-lea se putea spune că monstruozitatea, monstruozitatea ca manifestare naturală a contranaturii, purta în sine un indiciu al criminalității\*. Individul monstruos la nivelul normelor speciilor naturale și la cel al distincțiilor dintre aceste specii, era, dacă nu în mod sistematic, cel puțin virtual, totdeauna raportat la o posibilă criminalitate. Apoi, începând din secolul al XIX-lea, raportul se va inversa și vom avea ceea ce am putea numi o bănuială sistematică de monstruozitate în interiorul oricărei manifestări criminale. Orice criminal ar putea fi foarte bine, la urma urmei, un monstru, tot așa cum altădată monstrul avea o șansă să fie un criminal.

Se pune însă problema: cum a avut loc această transformare? Cine a fost operatorul acestei transformări? Cred

<sup>\*</sup> În manuscris este notat: ,....de criminalitate, indice a cărui valoare s-a modificat, dar care nu dispăruse încă la mi jlocul secolului al XVIII-lea".

că pentru a răspunde acestei întrebări, trebuie să ne punem o altă problemă, să dedublăm întrebarea și să aflăm cum se face că în secolul al XVII-lea, și chiar mai târziu, în veacul următor, modul de interpretare a monstruozității nu a fost reversibil. Cum se face că s-a putut admite caracterul virtual criminal al monstruozității fără a stabili sau a avea în vedere și reciproca, și anume caracterul virtual monstruos al criminalității? Aberația naturii a fost înscrisă efectiv în transgresiunea legilor, și totuși nu s-a efectuat operațiunea inversă, adică nu s-a făcut legătura între caracterul extrem al crimei și aberația naturală. Se admitea pedepsirea unei monstruozități involuntare, dar nu se admitea, pe fondul crimei, mecanismul spontan al unei naturi zdruncinate, perturbate, contradictorii. De ce?

Aş vrea, mai întâi, să răspund acestei prime întrebări subsidiare. Cred că motivul trebuie căutat în direcția a ceea ce am putea numi economia puterii de pedepsire. În dreptul clasic - cred că m-am referit de mai multe ori la acest subject, așa că voi trece repede<sup>1</sup> – crima era o daună voluntară făcută altuia, dar nu numai atât. Nu era nici doar lezarea sau păgubirea intereselor întregii societăți. Crima era crimă în măsura în care, printre altele, și prin faptul că era totuși crimă, aducea atingere suveranului; aducea atingere drepturilor, voinței suveranului, prezente în lege; ea ataca, prin urmare, forța, corpul, trupul fizic al suveranului. În orice crimă, asadar, există o confruntare de forțe, revoltă, insurecție împotriva suveranului. În cea mai măruntă crimă se află un rudiment de regicid. Prin urmare și în funcție de această lege a economiei fundamentale a dreptului de a pedepsi, vă dați seama că nici pedeapsa nu constă în simpla reparare a pagubelor și nici în revendicarea drepturilor sau intereselor fundamentale ale societății. Pedeapsa era ceva mai mult: răzbunarea suveranului, revanșa lui, era restabilirea forței sale. Pedeapsa era totdeauna o vendeta, o vendeta personală a suveranului. Suveranul relua confruntarea cu criminalul; dar, de această dată, o făcea în desfășurarea rituală a propriei forțe, pe eșafod; de fapt avea loc o reconstituire inversă și ceremonioasă a crimei. Prin pedepsirea criminalului se asista la reconstituirea rituală și reglementată a integrității puterii. Între crimă și

pedepsirea crimei nu exista, la drept vorbind, o măsură care să servească drept unitate comună. Nu exista un loc comun al crimei și al pedepsei, nu exista un element care să se găsească într-una și în cealaltă. Problema raportului dintre crimă și pedeapsă nu se punea în termeni de calcul, de egalitate sau inegalitate măsurabilă. Între ele exista mai degrabă un fel de concurență, de rivalitate. Excesul de pedeapsă trebuia să răspundă excesului de crimă și să învingă. Exista, deci, în mod necesar un dezechilibru, chiar în interiorul actului punitiv. Trebuia să existe ceva care să atârne în plus în talerul pedepsei. Iar acest supliment era teroarea, caracterul terorizant al pedepsei. Prin caracterul terorizant al pedepsei trebuie să înțelegem un număr de elemente constitutive ale terorii. Mai întâi, teroarea inerentă pedepsei trebuia să reconstituie în sine manifestarea crimei, crima trebuia să fie oarecum prezentată, reprezentată, actualizată sau reactualizată tocmai prin pedeapsă. Chiar oroarea crimei trebuia să fie prezentă pe eșafod. Pe de altă parte, în această teroare trebuia să existe, ca element fundamental, acel element de răzbunare a suveranului, care se prezenta astfel ca insurmontabil și invincibil. În sfârșit, teroarea trebuia să includă intimidarea pentru oricare altă crimă ulterioară. Prin urmare, supliciul își avea locul său, înscris în mod natural în această economie, care era economia dezechilibrată a sistemului de pedepse. Caracteristica acestei economii nu era, deci, legea echilibrului, ci principiul manifestării excesive. Iar acest principiu avea drept corolar ceea ce am putea numi comunicarea în atrocitate. Crima și pedeapsa nu erau ajustate printr-o măsură comună, ci prin atrocitate. De partea crimei, atrocitatea era acea formă, sau mai degrabă acea intensitate, pe care o căpăta aceasta când atingea un anumit grad de raritate, de violență sau de scandal. O crimă ajunsă la un anume nivel de intensitate era considerată atroce, iar unei crime atroce trebuia să-i corespundă o pedeapsă atroce. Pedepsele cumplite erau menite să răspundă, să reia în ele însele atrocitatea crimei, anulând-o însă și ieșind învingătoare. Atrocitatea pedepsei trebuia să depășească atrocitatea crimei

prin excesul puterii triumfătoare. Era vorba, prin urmare, de o replică, nu de un echilibru.<sup>2</sup>

Crima și pedeapsa aferentă nu comunicau între ele decât prin acest gen de dezechilibru care se învârte în jurul ritualurilor atrocității. Observați că de la început nu intră în discuție enormitatea crimei, tocmai pentru că, oricât de mare ar fi putut fi crima, oricât de cumplit s-ar fi manifestat, un plus de putere se exercita totdeauna; exista ceva caracteristic pentru intensitatea puterii suverane, care-i permitea acesteia să răspundă oricând unei crime, oricât de atroce. Nu exista crimă nerezolvată în măsura în care, dinspre puterea menită să răspundă acestei crime, exista totdeauna un exces de forță susceptibilă să o anuleze. Iată de ce, în fața unei crime cumplite, puterea nu avea cum să dea înapoi și nu ezita: o provizie de atrocitate să-i spunem intrinsecă îi permitea să absoarbă crima.

Astfel s-au desfăşurat în secolul al XVII-lea şi chiar în al XVIII-lea marile scene de supliciu. Amintiți-vă, de exemplu, de uciderea cumplită a lui Wilhelm de Orania. Când acesta a fost asasinat, s-a răspuns printr-un supliciu care era la fel de atroce. Totul se petrecea în 1584 și ne este relatat de Brantôme. Asasinul lui Wilhelm de Orania a fost chinuit timp de optsprezece zile: "În prima zi, el a fost dus în piață, unde se afla un cazan cu apă clocotită în care i s-a băgat brațul cu care lovise. A doua zi, i s-a tăiat mâna, iar el a fost silit s-o împingă cu piciorul de-a lungul și de-a latul eșafodului. În ziua a treia a fost chinuit cu un clește înroșit în foc la mamele și la mâna rămasă. În cea de-a patra a fost din nou ars cu fierul roșu la braț și la fese. Tot așa timp de optsprezece zile omul a fost martirizat, în ultima zi fiind tras pe roată și prins în frânghii. După șase ore încă mai cerea apă, dar nu i s-a dat. La sfârșit locotenentul-judecător fu rugat să termine tortura și să-l sugrume, pentru ca sufletul lui să nu se mai chinuie<sup>3</sup>."

Astfel de exemple cu același exces ritual al puterii se întâlnesc încă la sfârșitul secolului al XVII-lea. Exemplul următor este luat din jurisprudența de la Avignon (este vorba de statul papal și, prin urmare, nu reprezintă exact ce se petrecea în

Franța, dar vă dă o idee despre stilul general și principiile economice care conduceau supliciul). Iată în ce consta massola. Condamnatul era legat de stâlp cu ochii acoperiți de o legătură. Eşafodul era înconjurat de tăruși cu vârfuri de fier. Confesorul îi vorbea condamnatului la ureche și, "după ce îi dădea binecuvântarea, venea călăul cu un baros de fier, ca acela folosit la abatoare, și îi dădea o lovitură în tâmplă cu toată forța, iar nefericitul cădea mort". Și abia după moarte începea supliciul. Pentru că, la urma urmei, nu se punea atât problema pedepsirii vinovatului, nu atât ispășirea crimei, cât manifestarea rituală a puterii infinite de a pedepsi: această ceremonie a puterii de a pedepsi, desfășurată de la sine și în momentul în care îi dispăruse obiectul, înverşunându-se deci asupra unui cadavru. După moartea nefericitului, călăul "îi taie gâtul cu un cuțit mare, ceea ce îl umple de sânge și oferă vederii un spectacol îngrozitor; îi zdrobește mușchii cu două măciuci, iar apoi îi deschide pieptul de unde îi smulge inima, ficatul, splina, plămânii pe care le agață în cârlige, așa cum se procedează la tăierea animalelor. Cine are inima să privească, n-are decât să se uite<sup>4</sup>."

Vedeți, prin urmare, că mecanismele puterii sunt atât de covârșitoare, excesul lor este atât de ritualic calculat, încât pedepsirea crimei nu are nevoie să reînscrie crima, oricât de enormă ar fi, în ceva ce ar transforma-o într-un element natural. Mecanismele puterii sunt suficient de tari pentru a putea absorbi, exhiba, anula, în demonstrații simbolice de suveranitate, enormitatea crimei. Astfel încât nu este necesar, este chiar imposibil, să existe ceva care poate fi numit o natură a crimei enorme. Chiar nu există o natură a crimei enorme: nu există, în fapt, decât o luptă, furie, încrâncenare, pornind de la crimă și în jurul acesteia. Nu există o mecanică a crimei care să țină de o știință posibilă; nu există decât o strategie a puterii, care își desfășoară forțele în jurul și în legătură cu crima. Iată de ce, niciodată până la sfârșitul secolului al XVII-lea, nu s-a pus concret problema naturii criminalului. Economia puterii era atât de sigură, încât această întrebare nu a fost necesară, sau mai bine zis nu o găsim decât marginal, lucru pe care am să i-l prezint în treacăt imediat. Într-un număr de texte, și în special

într-un text de Bruneau datând din 1715, intitulat Observații și maxime asupra materiilor criminale, veți citi cele ce urmează. Judecătorul trebuie să-l examineze pe acuzat. El trebuie să-i studieze spiritul, moravurile, vigoarea calităților sale fizice, vârsta, sexul. Trebuie să pătrundă, în măsura posibilului, "în interiorul" criminalului, pentru a-i înțelege sufletul.<sup>5</sup> Un astfel de text are aerul evident că dezminte în întregime tot ce vă spuneam, într-o manieră cam schematică, ceva mai devreme. Dar de fapt, când ne aplecăm asupra textului, ne dăm seama că, dacă judecătorul trebuie să-l cunoască pe criminal, dacă trebuie să pătrundă în interiorul criminalului, aceasta nu se întâmplă nicidecum pentru a înțelege crima, ci numai pentru a ști dacă aceasta a fost comisă. Cu alte cuvinte, judecătorul trebuie să cunoască sufletul criminalului pentru a-l putea interoga așa cum trebuie, pentru a-l putea prinde în capcana întrebărilor, pentru a putea tese în jurul lui toată viclenia interogatoriilor și pentru a-i smulge adevărul. Criminalul trebuie asaltat de priceperea judecătorului în calitate de subiect deținător al adevărului; niciodată ca autor al crimei. Pentru că o dată ce a mărturisit, toată această iscusință devine inutilă pentru determinarea pedepsei. Deci nu subiectul criminal, ci subiectul stiutor este asaltat prin această urzeală. Se poate spune deci, după părerea mea, că până la sfârșitul veacului al XVIII-lea economia puterii punitive era atât de mare, încât natura crimei, și mai ales natura crimei atroce, nici măcar nu intra în discuție.

Cum s-a operat însă transformarea? Şi acum trecem la partea a doua a întrebării. Mai exact, cum a avut nevoie, la un moment dat, exercitarea puterii să pedepsească diferitele crime raportându-le la natura criminalului? Cum a fost puterea constrânsă să recurgă la separarea între actele licite și actele ilicite, începând cu un anumit moment, împărțind indivizii în normali și anormali? Aș vrea să sugerez cel puțin linia răspunsului în direcția următoare. Știm bine – toți istoricii o spun – că secolul al XVIII-lea a inventat o serie de tehnologii științifice și industriale. Știm la fel de bine, pe de altă parte, că secolul al XVIII-lea a definit, cel puțin la modul schematic și teoretic, un număr de forme politice de guvernare. Știm în același timp că

a creat sau dezvoltat și perfecționat aparatul de stat și toate instituțiile legate de acest aparat. Dar ceea ce trebuie subliniat și ceea ce se află, cred eu, la originea transformării pe care încerc să o definesc, este că secolul al XVIII-lea a făcut și altceva. A elaborat un fel de nouă economie a mecanismelor puterii: un ansamblu de procedee și în același timp de analize care să permită sporirea efectelor puterii, care să diminueze costul exercitării acesteia și care să integreze exercitarea puterii în mecanismele producției. Ce vreau să spun prin sporirea efectelor puterii? Secolul al XVIII-lea a găsit un număr de mijloace sau în orice caz a descoperit principiul prin care puterea – în loc să se exercite sub formă de ritual, ceremonie, în manieră discontinuă, așa cum se întâmpla în feudalism sau în timpul monarhiei absolute – și-a câștigat continuitatea. Adică nu s-a mai exercitat prin ritualuri, ci prin mecanisme permanente de supraveghere și control. Creșterea eficienței puterii înseamnă că aceste mecanisme ale puterii și-au pierdut caracterul intermitent pe care-l aveau în regimul feudal și chiar în timpul monarhiei absolute. Secolul al XVIII-lea a găsit mecanisme ale puterii care, în loc să vizeze puncte, plaje, indivizi sau grupuri definite arbitrar, se puteau exercita fără lacune și reușeau să penetreze corpul social în totalitatea sa. Creșterea eficienței puterii însemna, în sfârșit, că acest secol a știut să facă inevitabile efectele puterii, adică să le scoată de sub imperiul arbitrariului suveranului, al bunului plac al suveranului, pentru a face din ele un fel de lege absolut fatală și necesară, apăsând, în principiu, în măsură egală asupra tuturor. Sporirea eficienței puterii însemna și reducerea costurilor puterii: secolul al XVIII-lea a pus la punct o serie de mecanisme datorită cărora puterea urma să se exercite cu cheltuieli - cheltuieli economice, financiare - mai reduse decât în timpul monarhiei absolute. Costul puterii va scădea și în sensul reducerii posibilităților de rezistență, de nemulțumire, de revoltă, pe care puterea absolută le putea stârni. Şi, în sfârșit, se reduce amploarea, nivelul, suprafața acoperită de toate mani-festările de nesupunere și de ilegalitate pe care puterea monarhică sau feudală era obligată să le tolereze. După această

creștere a efectelor puterii, după reducerea costului economic și politic al puterii, a urmat integrarea în procesul de producție: în locul unei puteri care procedează în esență la confiscarea produselor, secolul al XVIII-lea a inventat mecanisme ce intervin direct în procesele de producție, le însoțesc pe tot parcursul dezvoltării, acționând ca un fel de control și de creștere permanentă a producției. După cum vedeți, nu fac altceva decât să rezum la modul schematic ceea ce vă spuneam în urmă cu doi ani când vă vorbeam despre discipline. Putem spune, în mare, că revoluția burgheză nu a constat numai în cucerirea, printr-o nouă clasă socială, a aparatului de stat constituit, încetul cu încetul, de monarhia absolută. Ea nu a fost nici o simplă organizare a unui ansamblu instituțional. Revoluția burgheză din secolul al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea a inventat o nouă tehnologie a puterii, ale cărei discipline constituie elementele esențiale.

Acestea fiind spuse (și încă o dată, cu referire la analize anterioare), am impresia că în acest nou ansamblu tehnologic al puterii, sistemul penal și organizarea puterii de a pedepsi pot servi drept exemplu. În primul rând avem – la sfârșitul secolului al XVIII-lea – o putere punitivă care se bazează pe o rețea de supraveghere atât de strictă, încât crima, cel puțin în principiu, nu poate scăpa. Acea justiție intermitentă a dispărut deci, pentru a lăsa loc unui aparat de justiție și poliție, de supraveghere și pedepsire ce nu va mai permite nici o discontinuitate în exercitarea puterii de a sancționa. În al doilea rând, noua tehnologie a puterii punitive va lega crima și pedeapsa, într-o manieră necesară și evidentă, printr-un număr de procedee în fruntea cărora se plasează caracterul public al dezbaterilor și norma intimei convingeri. Începând cu acest moment, crimei va trebui să-i răspundă în mod necesar o pedeapsă, o pedeapsă ce va fi pronunțată în public și în urma unei demonstrații accesibile tuturor. În sfârșit, a treia caracteristică a puterii punitive este că pedeapsa va trebui să se exercite astfel încât se va sancționa exact atât cât va fi necesar pentru ca fapta să nu se repete, și nimic mai mult. Toate excesele, toată acea mare economie care presupune cheltuieli ritualice și magnifice ale puterii de a pedepsi, toată acea mare economie din care v-am oferit câteva exemple, avea să dispară în favoarea unei economii care nu mai era cea a dezechilibrului și a excesului, ci o economie a măsurii. Trebuia găsită o anumită unitate de măsură între crimă și pedeapsă, o unitate de măsură care să permită ajustarea pedepsei în așa fel încât să fie suficientă pentru a sancționa crima și a împiedica repetarea acesteia. Unitatea de măsură pe care noua tehnologie a puterii punitive a fost obligată să o caute este ceea ce teoreticienii dreptului penal și chiar judecătorii numesc interesul, sau motivul crimei: acel element care poate fi considerat drept ratiunea de a fi a crimei, principiul apariției, al repetiției sale, al imitării sale de către alții, al marii sale frecvențe. Pe scurt: genul de suport al crimei reale, așa cum a fost comisă, și suportul posibil al altor crime, comise de ceilalți. Acest suport natural al crimei, acest motiv al crimei este cel ce va servi drept unitate de măsură. Tocmai acest element va fi reluat de pedeapsă, înlăuntrul mecanismelor sale, pentru a neutraliza suportul crimei, pentru a-i opune un element cel puțin la fel de puternic, sau măcar cu un mic supliment de putere, astfel încât suportul respectiv să fie neutralizat; prin urmare un element asupra căruia trebuie să actioneze potrivit unei economii care va fi o economie măsurată cu exactitate. Teoria penală și noua legislație a secolului al XVIII-lea vor defini ca element comun al crimei și al pedepsei mobilul crimei sau interesul crimei ca motiv al acesteia. În locul acelor mari ritualuri costisitoare, în cursul cărora atrocitatea pedepsei reproducea atrocitatea crimei, vom avea un sistem calculat în care pedeapsa nu va purta și nu va relua crima însăși, ci va acționa numai asupra motivației crimei, punând în joc un interes asemănător, analog, doar ceva mai puternic decât cel ce a servit drept suport crimei înseși. Acest element interes-motiv al crimei este noul principiu al economiei puterii punitive, care înlocuiește principiul atrocității.

Vă dați seama că, din acest moment, apar noi probleme. Chestiunea circumstanțelor crimei – veche noțiune juridică – nu va mai avea, de acum încolo, cel mai important rol; de ase-

menea, intenția criminalului, atât de des evocată de cazuiști, devine mai puțin importantă. Problema principală care se va pune este cea a mecanicii și a jocului de interese care l-au adus la stadiul de criminal pe cel ce se află acum acuzat de asasinat. Nu interesează atât împrejurările crimei și nici măcar intenția autorului, cât raționalitatea imanentă comportamentului criminal, inteligibilitatea sa naturală. Ce este inteligibilitatea naturală care sprijină crima și care va permite determinarea exactă a pedepsei adecvate? Crima nu este numai ceva care încalcă legile civile şi religioase; crima nu mai este nici acel fenomen care, prin violarea legilor civile şi religioase, încalcă legile naturii înseși. Crima este acum ceva care are propria-i natură. Prin însuși jocul noii economii a puterii punitive, crima a fost încărcată cu ceva ce nu primise niciodată și nici nu putea primi în vechea economie a puterii de a pedepsi; este încărcată cu o natură proprie. Crima are deci o natură, iar criminalul este o ființă naturală caracterizată, chiar la nivelul naturii sale, de criminalitatea sa. Veți vedea că economia puterii impune un mod de cunoaștere absolut nou, o știință aproape naturalistă a criminalității. Trebuie cunoscută istoria naturală a criminalului ca atare.

Întâlnim și o a treia serie de probleme, de exigențe: dacă am stabilit că o crimă poartă în sine o natură proprie, dacă trebuie analizată și pedepsită – și chiar trebuie analizată pentru a fi pedepsită – ca un comportament care își are inteligibilitatea naturală, trebuie să aflăm care este natura unui interes atât de acut încât violează interesele tuturor celorlalți și, în ultimă instanță, se expune el însuși celor mai mari pericole, de vreme ce riscă să fie pedepsit. Nu cumva acest interes, acest element natural, inteligibilitatea imanentă actului criminal, este un interes orb față de propria-i finalitate? Nu avem oare de a face cu o inteligibilitate aproape înnebunită de ceva și condusă de un mecanism natural? Acest interes care împinge individul spre crimă, care îl împinge deci pe individ să se expună unei pedepse – și care acum, în noua economie, trebuie să fie fatală și necesară – nu trebuie oare conceput ca un interes atât de puternic și violent încât nu ține seama de consecințe, fiind

incapabil să vadă dincolo de sine însuși? Nu avem aici oare un interes care se contrazice chiar în momentul afirmării? Şi, în sfârșit, nu este oare vorba de un interes anormal, deviant, potrivnic naturii însăși a tuturor intereselor? Pentru că nu trebuie să uităm acel contract primordial, pe care se presupune că cetățenii îl semnează unii cu alții, sau se presupune că-l semnează individual, arată că natura interesului individual tinde să se unească cu interesul general și să renunțe la afirmarea solitară. Așa că, atunci când criminalul își ia în mâini interesul său egoist, îl smulge legislației contractului - sau legislației întemeiate prin contract - și îl afirmă împotriva interesului tuturor, n-am putea spune că parcurge în sens invers panta naturii? Nu se întoarce pe drumul istoriei către o necesitate intrinsecă? N-am putea crede că întâlnim în persoana criminalului un personaj care marchează întoarcerea naturii înlăuntrul unui corp social care a renunțat la starea naturală prin pactul de supunere fată de legi? Şi nu este oare paradoxal acest individ natural care nesocoteste dezvoltarea naturală a interesului? El nesocotește evoluția necesară a interesului, nu știe că punctul suprem al interesului său este de accepta jocul intereselor colective. Nu avem, prin urmare a face cu un individ ce poartă în propria-i natură străvechiul om al pădurilor, purtător al întregului arhaism ancestral premergător societății și care este, totodată, un individ împotriva naturii? Pe scurt, nu este oare criminalul chiar o natură împotriva naturii? Nu acesta este chiar monstrul?

În acest climat general, unde noua economie a puterii punitive este formulată într-o nouă teorie a pedepsei și criminalității, sub acest orizont apare pentru prima dată problema eventualei naturi patologice a criminalității\*. Potrivit unei tradiții pe care o aflați la Montesquieu, dar care vine din secolul

<sup>\*</sup> Manuscrisul adaugă: "Apartenența crimei unui domeniu confuz încă al patologicului, al maladiei, al aberației naturale, al dezordinii manifestate în spirit și trup. Trebuie văzut în crimă un indicator al anomaliei. Iată de ce asistăm la sfârșitul secolului al XVIII-lea la transformarea unei teme tradiționale".

al XVI-lea, din Evul Mediu și chiar din dreptul roman, criminalul și mai ales frecvența crimei reprezintă pentru societate un fel de maladie a corpului social?<sup>7</sup> Frecvența criminalității reprezintă o boală, dar o boală a colectivității, o boală a corpului social. Cu totul diferită este abordarea - deși analoagă la suprafață – care se conturează la sfârșitul secolului al XVIII-lea, când nu crima este considerată maladia corpului social, ci însuși autorul crimei, în calitatea sa de criminal, ar putea fi de fapt un bolnav. Acestea sunt spuse cu toată claritatea în timpul Revoluției franceze, în cursul dezbaterilor ce au loc în anii 1790-1791, cu prilejul elaborării noului Cod penal<sup>8</sup>. Vă citez câteva texte, de exemplu cel al lui Prugnon care spunea: "Asasinii sunt excepții de la legile naturii, întreaga lor ființă morală e stinsă. [...] Ei se află în afara proporțiilor obișnuite<sup>9</sup>." Sau un alt text: "Un asasin este [într-adevăr] o ființă bolnavă căreia sistemul vicios de organizare i-a corupt toate afecțiunile. El este consumat de o umoare acră și arzătoare<sup>10</sup>." Vitet spune în Medicina în așteptare că unele crime sunt poate în ele însele un fel de maladii<sup>11</sup>. Iar în volumul XVI al Jurnalului de medicină, Prunelle prezintă un proiect de anchetă la ocna din Toulon, pentru a verifica dacă marii criminali închiși atunci la Toulon sunt sau nu niște bolnavi. Cred că este prima anchetă privind posibilul tratament medical al criminalilor<sup>12</sup>.

Părerea mea este că acest ansamblu de texte și proiecte, și în special proiectul lui Prunelle, marchează punctul de la care începe să se organizeze ceea ce am putea numi o patologie a conduitei criminale. De acum încolo – în virtutea principiilor de funcționare a puterii penale, în virtutea regulilor intrinseci ale economiei puterii punitive și nu a unei noi teorii a dreptului sau a unei noi ideologii – nu se va pedepsi, bineînțeles, decât în numele legii, în funcție de caracterul evident al crimei în ochii tuturor, dar vor fi pedepsiți indivizi raportați mereu la orizontul virtual al maladiei, indivizi ce vor fi judecați ca niște criminali, dar evaluați, apreciați, măsurați în termenii de normal și de patologic. Problema ilegalității și problema anomaliei ori cea a caracterului anormal și a celui patologic vor fi de acum încolo strâns legate, dar nu pe baza unei noi ideologii care ține sau nu

de aparatul de stat, ci în funcție de o tehnologie ce caracte-

rizează noile reguli ale economiei puterii punitive.

Am încercat până acum să vă prezint condițiile posibilei apariții a monstrului moral; aș vrea să trecem acum la istoria lui și mă voi referi mai întâi la primul profil, la prima înfățișare a acestui monstru moral, astfel numit de noua economie a puterii punitive. Ceea ce este curios și în același timp foarte caracteristic este că primul monstru moral care apare este monstrul politic. Adică patologizarea crimei s-a operat pe baza unei noi economii a puterii, iar o probă suplimentară în acest sens o constituie faptul că primul monstru moral care a apărut la sfârșitul secolului al XVIII-lea, în orice caz cel mai important, cel mai izbitor, este criminalul politic. Într-adevăr, în noua teorie a dreptului penal despre care vă vorbeam adineauri, criminalul este cel care, anulând pactul semnat, prefera propriul interes în pofida legilor ce conduc societatea al cărei membru este. El se întoarce deci la natură, de vreme ce a anulat contractul primordial. Prin criminal reînvie omul pădurilor, un om al pădurilor paradoxal, pentru că nu cunoaște nici măcar valoarea interesului care l-a făcut, pe el și pe semenii săi, să semneze pactul. Din moment ce crima este un fel de anulare a contractului social, o afirmare a interesului personal în opoziție cu toate celelalte, vă dați seama că ea ține esențialmente de domeniul abuzului de putere. Criminalul este întotdeauna un fel de mic despot, care își impune, ca formă de despotism și la nivelul său de putere, interesul personal. Această teză este formulată cu multă claritate în preajma anului 1760 (deci cu treizeci de ani înainte de Revoluție), iar ea va fi deosebit de importantă în timpul Revoluției: legătura esențială, înrudirea între criminal și tiran, între infractor și monarhul despotic. De o parte și de alta avem de a face cu o anulare a pactului, există un fel de simetrie, de legătură de rudenie între criminal și despot, care își dau oarecum mâna ca doi indivizi, care, refuzând, ignorând sau rupând pactul fundamental, fac din propriul lor interes o lege arbitrară pe care vor s-o impună celorlalți. În 1790, Duport (și știți foarte bine că Duport nu se situa pe pozitii extremiste, ba chiar dimpotrivă) spunea chiar în

cadrul dezbaterilor privind noul Cod penal: "Şi despotul, şi răufăcătorul tulbură ordinea publică. În ochii noștri, o ordine arbitrară și un asasinat constituie crime egale<sup>13</sup>."

Vom găsi această temă a legăturii între suveranul aflat deasupra legii şi criminalul aflat sub ea, tema celor doi nelegiuiți care sunt suveranul şi criminalul, sub forma sa cea mai palidă şi cea mai curentă: arbitrariul tiranului este un exemplu pentru posibilii criminali sau, în ilegalitatea sa fundamentală, un permis în alb pentru crimă. Cine oare nu-şi permitea să încalce legea, când însuși suveranul, care trebuia să o promoveze, să o pună în valoare şi s-o aplice, își lua libertatea de a o ocoli, de a o suspenda, sau în cel mai bun caz de a nu o aplica propriei persoane? Prin urmare, cu cât puterea va fi mai despotică, cu atât criminalii vor fi mai numeroși. Puterea despotică a unui tiran nu duce la dispariția răufăcătorilor, ci, dimpotrivă, la înmulțirea acestora. Veți regăsi această temă între anii 1760 și 1790 la toți teoreticienii dreptului penal. <sup>14</sup> Dar după Revoluție, și mai ales după 1792, tema înrudirii, a apropierii posibile între criminal şi suveran va apărea sub o formă mult mai concisă și mai violentă sau, dacă vreți, mult mai strânsă. Şi, de fapt, în acea epocă nu asistăm la simpla apropiere dintre criminal şi suveran, ci la un fel de răsturnare a rolurilor printr-o nouă diferențiere între cei doi.

Pentru că, la urma urmei, ce este un criminal? Este cel care anulează pactul fundamental, cel care rupe acest pact din când în când, atunci când are nevoie ori pur şi simplu chef, atunci când interesul propriu o cere, atunci când, prins de un acces de violență sau de orbire, acordă prioritate motivației propriului interes, în pofida celor mai elementare calcule ale rațiunii. Un despot tranzitoriu, un despot cu apariții fulgerătoare, despot din orbire, din fantezie, din înverşunare – nu are importanță. Spre deosebire de criminal, despotul propriu-zis pune în valoare caracterul predominant al interesului şi voinței sale; şi face acest lucru în permanență. El este un criminal tocmai prin statutul său de despot, în timp ce criminalul devine despot accidental. Şi când vorbesc de statutul de despot exagerez, pentru căăun despot nu poate avea un statut în societate. Despotul își poate

impune voința asupra întregului corp social printr-o stare de violență permanentă. Despotul este deci acela care își exercită și își impune într-un mod criminal și permanent interesul, în afara unui statut și a legii, dar într-o manieră ce ține de însăși existența sa. El este nelegiuitul permanent, individul fără nici o legătură socială. Despotul este omul singur. Despotul este cel care prin însăși existența lui și numai prin existența lui, realizează crima maximă, crima prin excelență, cea a anulării totale a pactului social prin care corpul societății poate trăi și se poate menține. Despotul este individul a cărui existență face corp comun cu crima și a cărui existență este deci identică unei contra naturi. Este individul care își impune violența, capriciile, lipsa de rațiune ca lege generală sau ca rațiune de stat. Ceea ce înseamnă că, de la naștere până la moarte sau, în orice caz, pe tot timpul exercitării puterii sale despotice, regele - sau în orice caz regele tiran – este pur și simplu un monstru. Primul monstru juridic care își semnalează apariția, care se conturează în noul regim al economiei puterii punitive, deci primul monstru care apare, primul monstru reperat și calificat nu este asasinul, violatorul, nu este cel care încalcă legile naturii; este cel ce anulează pactul social fundamental. Primul monstru e regele. Cred că regele este marele model general de la care vor deriva, din punct de vedere istoric, printr-o serie de deplasări și transformări succesive, nenumărații mici monștri care vor popula psihiatria legală a secolului al XIX-lea. Cred, în orice caz, că prăbușirea lui Ludovic al XVI-lea și problematizarea figurii regelui marchează un punct decisiv în istoria monștrilor umani. Toți monștrii umani sunt descendenții lui Ludovic al XVI-lea.

Această apariție a monstrului ca rege și a regelui ca monstru poate fi observată foarte clar în momentul în care s-a pus, la sfârșitul anului 1792 și începutul lui 1793, problema procesului monarhului, pedepsei ce trebuia aplicată, dar mai ales a formei pe care trebuia s-o îmbrace acest proces. <sup>15</sup> Comitetul legislativ propusese să i se aplice regelui supliciul rezervat trădătorilor și conspiratorilor. La care un număr de iacobini, și în special Saint-Just, au răspuns: Nu poate fi vorba să-i aplicăm

lui Ludovic al XVI-lea pedeapsa trădătorilor și a conspiratorilor, pentru că această pedeapsă este prevăzută chiar de lege; ea este deci un esect al contractului social și nu o putem aplica în mod legitim decât cuiva care a subscris acestui contract și care, chiar dacă a rupt la un moment dat pactul, acceptă acum ca acesta să acționeze împotriva lui, asupra lui sau în legătură cu el. Regele nu a semnat niciodată contractul social. Nu se pune deci problema să i se aplice clauzele interne ale acestui pact și nici clauzele ce derivă din el. Nu i se poate aplica nici o lege a corpului social. El este dusmanul pe care întregul corp social trebuie să-l considere ca marele inamic. Regele trebuie deci omorât, așa cum este ucis un dușman sau așa cum este ucis un monstru. Şi încă este prea mult, spunea Saint-Just, pentru că dacă cerem întregului corp social să-l suprime pe Ludovic al XVI-lea și să scape de el ca de un dușman monstruos, opunem întregul corp social lui Ludovic al XVI-lea. Adică admitem un fel de simetrie între un individ și corpul social. Or, Ludovic al XVI-lea nu a recunoscut niciodată existența corpului social, nu și-a exercitat niciodată puterea decât ignorând existența corpului social și manifestându-și puterea asupra unor indivizi particulari, ca și cum corpul social nu ar fi existat. Prin urmare, suportând puterea regelui ca indivizi, și nu ca un corp social, indivizii vor trebui să se debaraseze de Ludovic al XVI-lea ca persoană. Un raport individual de ostilitate va servi așadar drept suport dispariției lui Ludovic al XVI-lea. Ceea ce vrea să spună, în termeni clari și la nivelul strategiilor politice ale epocii, că se găsise un mod de a se evita ca întreaga națiune să se pronunte cu privire al soarta lui Ludovic al XVI-lea. Dar soluția iacobinilor voia să spună în același timp, la nivelul teoriei dreptului (care este foarte importantă), că oricine, chiar fără consimțământul general al celorlalți, avea dreptul să-l ucidă pe Ludovic al XVI-lea. Oricine putea să-l ucidă pe rege: "Dreptul oamenilor împotriva tiraniei, spune Saint-Just, este un drept personal<sup>16</sup>."

Cred că întreaga discuție în legătură cu procesul monarhului, care a ocupat sfârșitul anului 1792 și începutul lui

1793, este foarte importantă nu numai pentru că a marcat apariția primului mare tip de monstru juridic - care este dușmanul politic, regele –, ci și pentru că vom regăsi aceleași raționamente transpuse și aplicate într-un cu totul alt domeniu, în secolul al XIX-lea și mai ales în cea de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea, când criminalul de rând, criminalul cotidian, va fi efectiv caracterizat ca un monstru, pe baza analizelor psihiatrice, criminologice etc. (de la Esquirol până la Lombroso). 17 Şi de atunci, criminalul va aduce cu sine mai multe întrebări: Trebuie efectiv ca legea să-i fie aplicată? Oare societatea nu se poate debarasa de el, dată fiind natura lui monstruoasă și caracterul său de dușman al întregii societăți, fără a mai recurge la arsenalul legal? Criminalul monstruos, criminalul din naștere nu a subscris de fapt niciodată contractului social: Şi atunci poate el aparține domeniului legilor? I se poate aplica legea? Vom întâlni în cea de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea aceleași probleme ridicate de condamnarea lui Ludovic al XVI-lea și de formele acestei condamnări, dezbătute de această dată în legătură cu criminalii din naștere și anarhiștii; care și ei resping pactul social, în legătură cu toți criminalii monstruoși, cu toți acești mari nomazi care se învârt în jurul corpului social, dar pe care corpul social nu-i recunoaste ca parte integrantă.

Argumentația juridică era dublată în epocă de o reprezentare pe care o consider importantă, o reprezentare caricaturală, polemică a regelui monstruos, a regelui care este criminal printr-un gen de natură contra naturii ce-i este integrată existențial. Este epoca în care se pune problema regelui monstruos, epoca în care apar o serie de cărți, adevărate anale ale crimelor regale de la Nemrod până la Ludovic al XVI-lea, de la Brunhilda până la Maria Antoaneta. Nem, de exemplu, cartea lui Levasseur despre Tigrii încoronați cea a lui Prudhomme despre Crimele reginelor Franței lucrarea lui Mopinot, Înspăimântătoarele istorii ale crimelor oribile care nu sunt obișnuite decât între familiile regilor, care datează din 1793 și care este foarte interesantă pentru că face un fel de genealogie a regalității. Mopinot spune că instituția regală s-a născut astfel: la începu-

turile omenirii, existau două categorii de indivizi – cei ce se dedicau agriculturii și creșterii animalelor și cei care erau obligați să-i apere pe primii, pentru că animalele sălbatice puteau omorî femei și copii, distruge recoltele, ataca cirezile etc. Era nevoie deci de vânători, care să protejeze comunitatea agricultorilor împotriva sălbăticiunilor. La un moment dat, acești vânători s-au dovedit atât de eficienți, încât animalele sălbatice și fioroase au dispărut. Vânătorii s-au trezit dintr-o dată inutili și îngrijorați de această inutilitate care risca să-i lipsească de privilegii, s-au transformat ei înșiși în animale sălbatice și s-au întors împotriva celor pe care îi protejau. Au început deci să atace turmele și familiile pe care le apăraseră până atunci. Au devenit lupii speciei umane. Ei au fost tigrii societății primitive. Regii nu sunt altceva decât acești tigri, acești vânători de altădată care au luat locul animalelor sălbatice, viețuind în marginea primelor societăți.<sup>21</sup>

Este epoca tuturor acestor cărți despre crimele regalității, epoca în care Ludovic al XVI-lea și Maria Antoaneta sunt reprezentați în pamflete ca un cuplu monstruos, avid de sânge, șacali și hiene în același timp.<sup>22</sup> Oricât de conjunctural și oricât de emfatic ar fi caracterul acestor texte, ele rămân totuși importante pentru că înscriu în conceptul de monstru uman o serie de teme care nu se vor șterge de-a lungul secolului al XIX-lea. Tematica monstrului uman se va cristaliza mai ales în jurul Mariei Antoaneta, care cumulează, în pamfletele epocii, o serie de caracteristici ale monstruozității. În primul rând este o străină și, prin urmare, nu face parte din corpul social.23 În raport cu corpul social din ţara în care domneşte, ea este deci animalul sălbatic sau, în orice caz, fiinţa în stare naturală. În plus, ea este hiena, femeia-căpcăun, "femela tigrului" care, spune Prudhomme, "de îndată ce a văzut sânge, nu se mai poate sătura<sup>24</sup>". Avem deci întreg spectrul canibal, antropofag al suveranului avid de sângele poporului său. Mai este și femeia de scandal, femeia desfrânată, care se lasă pradă celor mai deșănțate pofte, și aceasta în două feluri anume.<sup>25</sup> Mai întâi incestul, pentru că citim în aceste texte, în pamfletele epocii, că pe vremea când era copil încă a fost dezvirginată de fratele său

Iosif al II-lea; apoi a devenit amanta lui Ludovic al XVI-lea; apoi metresa cumnatului său, moștenitorul tronului fiind, deci, mi se pare, fiul contelui de Artois. Pentru a vă da o idee despre această tematică, vă voi cita un text, un text din Viața privată, libertină și scandaloasă a Mariei Antoaneta, apărută în anul I al Revoluției, și unde veți remarca ce se scria tocmai despre raporturile dintre Maria Antoaneta și Iosif al II-lea: "Cel mai ambițios dintre suverani, bărbatul cel mai imoral, fratele lui Leopold, a profitat primul de regina Franței. Introducerea priapului imperial în canalul austriac a cumulat, ca să spunem așa, pasiunea incestului, juisanța cea mai murdară, ura față de Franța [recte: față de francezi], aversiunea față de îndatoririle de soție și mamă, într-un cuvânt tot ce coboară specia umană la nivelul animalelor sălbatice<sup>26</sup>." Maria Antoaneta este deci incestuoasă, dar pe lângă aceasta mai există și cealaltă transgresiune sexuală: e lesbiană. Și aici ne sunt amintite relații intime cu arhiducese, raporturi sexuale cu surori și verișoare, cu femeile din suită etc.<sup>27</sup> Cuplarea antropofagie-incest, cele două mari consumuri interzise, mi se par caracteristica acestei prime prezentări a monstrului în lumina practicii, gândirii și imaginației juridice a sfârșitului secolului al XVIII-lea. Cu precizarea că în această primă figură a monstrului, Maria Antoaneta, tema desfrâului, a desfrâului sexual și îndeosebi a incestului, îmi apare ca dominantă.

Dar, paralel cu monstrul regal și în aceeași epocă, în literatură adversă, adică în scrierile anti-iacobine, contra-revoluționare, întâlnim cealaltă întruchipare a monstrului. De data aceasta nu mai e monstrul născut din abuz de putere, ci monstrul care rupe contractul social prin revoltă. În calitatea sa revoluționară și nu ca suveran, poporul va reprezenta exact imaginea răsturnată a monarhului sângeros. El va fi hiena care se aruncă asupra corpului social. Avem în literatura monarhistă, catolică etc., dar și în cea engleză din vremea Revoluției, un fel de imagine inversă a acelei Maria Antoaneta prezentă în pamfletele iacobine și revoluționare. În special în legătură cu masacrele din septembrie veți întâlni celălalt profil al monstrului: monstrul popular, care rupe contractul social, oarecum

de jos în sus, în timp de Maria Antoaneta și suveranul îl rupeau în sens invers. Doanna Roland, de exemplu, descriind masacrele din septembrie, spunea: "Dacă ați ști îngrozitoarele detalii ale acestor incursiuni! Femeile violate cu brutalitate înainte de a fi sfâșiate de acei tigri, mațele tăiate purtate ca panglicile, bucăți de carne omenească șiroind de sânge și mâncate!<sup>28</sup>" Barruel, în Istoria clerului în timpul Revoluției, povestește tragedia unei oarecare contese de Pérignon care a fost arsă în piața Dauphine împreună cu cele două fiice ale sale, iar șase preoți au fost arși și ei de vii pentru că au refuzat să mănânce din trupul fript al contesei<sup>29</sup>. Barruel povestește, de asemenea, că la Palatul Regal s-a pus în vânzare pateu din carne de om.<sup>30</sup> Bertrand de Molleville<sup>31</sup>, Maton de la Varenne<sup>32</sup> relatează și ei tot felul de fapte înspăimântătoare: faimoasa istorie a domnișoarei de Sombreuil care bea un pahar cu sânge pentru a salva viața tatălui său<sup>33</sup>, sau cea a bărbatului care a fost obligat să bea sânge din inima unui tânăr pentru a-și salva cei doi prieteni<sup>34</sup>; ori cea a autorilor masacrelor din septembrie care ar si băut rachiu în care Manuel pusese praf de puşcă și ar fi mâncat chifle muiate în rănile victimelor<sup>35</sup>. Şi aici avem de a face cu figura desfrânatului - antropofag, dar de data aceasta antropofagia depășește orgia. Cele două teme, interdicția sexuală și interdicția alimentară, se leagă foarte limpede în aceste două prime mari figuri: monstrul și monstrul politic. Cele două tipuri țin de o conjunctură foarte bine precizată, chiar dacă reiau și teme mai vechi: desfrâul regilor, libertinajul celor sus-puși, violența poporului. Toate acestea sunt teme de ja întâlnite; dar e interesant că ele sunt reactivate și reînnodate în interiorul acestei prime figuri a monstrului. Și aceasta din mai multe motive.

Pe de o parte, pentru că, am impresia, reactivarea acestor teme și noua schemă a sălbăticiei bestiale sunt legate de reorganizarea puterii politice, de noile sale reguli de exercitare. Nu întâmplător apare monstrul în legătură cu procesul lui Ludovic al XVI-lea și în legătură cu masacrele din septembrie, despre care știți că erau un fel de revendicare populară a unei justiții mai violente, mai expeditive, mai directe și mai drepte decât

justiția instituționalizată. Aceste două întruchipări ale monstrului au apărut în legătură cu problema dreptului și a exercitării puterii de a pedepsi. Iar cele două figuri sunt importante și din alt motiv. Ambele au avut un ecou foarte amplu în întreaga literatură a epocii, considerând literatura în sensul cel mai tradițional al termenului – și în orice caz în literatura de groază. Am impresia că explozia subită a literaturii de groază la sfârșitul secolului al XVIII-lea, aproape în anii Revoluției, poate fi pusă în relație cu noua economie a puterii punitive. Natura contra-natură a criminalului, monstrul, atunci își fac apariția. Iar literatura respectivă îl prezintă sub cele două tipuri. Pe de o parte întâlniți monstrul prin abuz de putere: prințul, stăpânul, preotul ticălos, călugărul vinovat. Apoi, aveti în aceeași literatură de groază monstrul care vine din străfunduri, monstrul care se întoarce la natura sălbatică, tâlharul, omul pădurilor, bruta cu instinctele sale dezlănțuite. Figuri ca acestea veți găsi, de exemplu, în romanele scrise de Ann Radcliffc<sup>36</sup>. Luați, de pildă, *Castelul din Pirinei*<sup>37</sup>, care este în întregime construit pc întâlnirea celor două figuri: nobilul scăpătat care urmărește răzbunarea prin crimele cele mai înfiorătoare și care se folosește în acțiunea sa de tâlhari; aceștia l-au acceptat drept conducător pe nobilul scăpătat spre a se proteja și a-și atinge propriile interese. Dublă monstruozitate: Castelul din Pirinei pune în contact cele două figuri ale monstruozității într-un peisaj, într-un decor care este de altfel foarte tipic; scena se desfășoară într-un loc care este în același timp castel și munte. Este un munte inaccesibil, dar care a fost săpat și împărțit astfel încât să formeze o adevărată fortăreată. Castelul feudal, semn al superputerii domnului, prin urmare o manifestare a acestei puteri nelegiuite care este puterea criminală, este unul și același lucru cu sălbăticia naturii înseși, unde s-au refugiat tâlharii. Avem aici, în construcția Castelului din Pirinei, o imagine foarte densă a celor două forme de monstruozitate așa cum apar ele în tematica politică și imaginară a epocii. Romanele de groază trebuie citite ca romane politice.

Aceleași două forme de monștri le veți găsi, bineînțeles, la Sade. În majoritatea romanelor sale, în *Juliette* în orice caz, există acea cuplare firească între monstruozitatea celui puternic

și monstruozitatea omului din popor, monstruozitatea ministrului și cea a răzvrătitului, care sunt, totodată, și complici. Juliette și femeia Dubois se află evident în centrul acestei serii de cuplări a monstruozității atotputernice și a monstruozității revoltate. La Sade libertina jul este totdeauna legat de deturnarea puterii. La el monstrul nu este pur și simplu o natură mai intensă, mai violentă decât natura celorlalți. Monstrul este un individ căruia banii sau puterea gândirii ori puterea politică îi dau posibilitatea de a se întoarce împotriva naturii. Astfel că, în monstrul lui Sade, prin exces de putere, natura se întoarce chiar împotriva ei și sfârșește prin a-și anula raționalitatea naturală, devenind un soi de furie monstruoasă înverșunată nu numai împotriva celorlalți, ci și împotriva propriei existențe. Autodistrugerea naturii, care este o temă fundamentală la Sade, această autodistrugere într-un fel de monstruozitate dezlănțuită nu are loc decât prin intermediul prezenței unui număr de indivizi care dețin o supra-putere. Atotputernicia prințului, a domnului, a ministrului, a banului sau atotputernicia răzvrătitului. Nu există la Sade un monstru care să fie neutru sau moderat din punct de vedere politic: fie că provine din drojdia societății și s-a ridicat împotriva alcătuirii acesteia, fie este prinț, ministru sau nobil care deține o supra-putere lipsită de lege deasupra tuturor puterilor sociale. În oricare din ipostaze, puterea, excesul de putere, abuzul de putere, despotismul sunt totdeauna la Sade operatorii libertinajului. Tocmai supra-puterea transformă simplul libertinaj în monstruozitate.

Aș mai adăuga un lucru: cele două întruchipări ale monstrului – monstrul provenit de jos și monstrul sus-pus, monstrul antropofag reprezentat de regulă prin poporul revoltat și monstrul incestuos, reprezentat mai ales prin figura regelui –, cei doi monștri sunt importanți, pentru că îi vom regăsi în toate textele juridico-medicale despre monstruozitate din secolul al XIX-lea. Cele două figuri, chiar în îngemănarea lor, vor bântui problematica individualității anormale. Nu trebuie să uităm (și voi reveni asupra acestui aspect mai pe larg data viitoare) că primele mari cazuri ale medicinei legale de la sfârșitul secolului al XVIII-lea și mai ales de la începutul celui de-al XIX-lea

nu au fost câtuși de puțin cazuri de crime comise în stare de nebunie flagrantă sau manifestă. Nu asta era problema. Ceea ce punea într-adevăr probleme, ceea ce a constituit momentul de apariție a medicinii legale a fost chiar existența monștrilor, recunoscuți ca atare tocmai pentru că sunt în același timp incestuoși și antropofagi sau în măsura în care transgresează cele două mari interdicții, alimentară și sexuală. Știți foarte bine că primul monstru înregistrat este soția lui Sélestat, al cărei caz este analizat de Jean-Pierre Peter într-o revistă de psihanaliză; în 1817, soția lui Sélestat și-a omorât fiica, a tăiat-o în bucăți și a gătit o coapsă a copilei la cuptor garnisită cu varză.38 Tot astfel, câțiva ani mai târziu, a apărut cazul Léger, un cioban redus la starea sălbatică din cauza singurătății, care a omorât o fetiță, a violat-o, i-a separat de trup părțile sexuale și le-a mâncat, după care i-a smuls inima și a băut sângele din ea.39 Iată un alt caz, survenit către 1825: cel al soldatului Bertrand. care deschidea morminte în cimitirul Montparnasse, scotea cadavre de femei, se satisfăcea sexual cu ele, iar apoi le despica pântecele cu un cuțit și le agăța mațele ca o ghirlandă de crucile dimprejur și de arbuștii din apropiere.<sup>40</sup> Aceasta era starea de fapt și acestea erau figurile care s-au aflat la originea nașterii și organizării întregii medicini legale: niște întruchipări ale monstruozității, și anume ale monstruozității sexuale și antropofagice. Aceste două teme, marcate de dubla întruchipare a transgresorului sexual și a antropofagului, vor bântui de-a lungul secolului al XIX-lea, se vor afla în permanență la granițele dintre psihiatrie și penalitate și vor alcătui statura marilor figuri ale criminalității de la sfârșitul secolului al XIX-lea. Este cazul lui Vacher în Franța, al vampirului din Düsseldorf în Germania; dar mai ales cel al lui Jack Spintecătorul din Anglia, care mai prezenta calitatea că, pe lângă faptul că spinteca prostituatele, era legat, după cât se pare, prin legături de rudenie foarte directe cu regina Victoria. Dintr-o singură lovitură, monstruozitatea populară și monstruozitatea regală se întâlneau în aceeasi figură mai mult decât tulbure.

Cele două tipuri, antropofagul – monstrul popular – și incestuosul – monstrul princiar – au servit în continuare drept

116 Auormalii

grilă de înțelegere, drept cale de acces, pentru un număr de discipline. Mă refer, bineînțeles, la etnologie și nu neapărat la etnologia luată ca practică de teren, ci ca analiză academică privind populațiile așa-zis primitive. Or, dacă vă gândiți cum s-a format disciplina academică a antropologiei, dacă îl luați pe Durkheim nu chiar ca punct de origine, ci [măcar] ca prim moment de cristalizare a acestei discipline universitare, veți vedea că exact problemele antropofagiei și incestului se constituie în problematica de bază. Totemismul ca senn de întrebare al societăților primitive; dar ce înseamnă totemismul? Ei bine. este vorba de legătura de sânge, de animalul purtător al valorilor grupului, purtător de energie și vitalitate, purtător al vieții înseși a acestui grup. Este problema consumului ritual al acestui animal. Deci absorbția corpului social de către fiecare, sau absorbția fiecăruia de către corpul social în totalitatea sa. În spatele totemismului și chiar în viziunea lui Durkheim aflăm o antropofagie rituală ca moment de exaltare a comunității, iar aceste momente sunt pentru Durkheim simple etape de maximă intensitate care nu fac altceva decât să puncteze o stare oare-cum normală și stabilă a corpului social.<sup>41</sup> Prin ce este caracterizată această formă de stabilitate? Tocmai prin faptul că sângele comunității este un capitol interzis, că oamenii apartinând acestei comunități nu pot fi atinși, că în special femeile grupului nu pot fi atinse. Marele festin totemic, marele festin bântuit de antropofagie, nu face altceva decât să marcheze, în mod regulat, o societate bazată pe legea exogamiei, adică interdicția incestului. Să consumi din când în când o hrană absolut interzisă, adică chiar carne de om, iar pe de altă parte să-ți fie interzis să consumi propriile femei – visul antro-pofagiei, refuz al incestului. Aceste două probleme au orga-nizat, după cum crede Durkheim, sau mai bine zis au cristalizat pentru Durkheim și pentru toți ceilalți care i-au urmat întreaga dezvoltare ulterioară a disciplinei în cauză. Ce mănânci și cu cine nu ai voie să te căsătorești? Cu cine intri în legături de sânge, dar nu ai dreptul să-l bagi la cuptor? Mariaj și bucătărie: știți foarte bine că acestea au rămas până în zilele noastre problemele care preocupă etnologia teoretică și academică.

Punându-se aceste probleme și plecând de la chestiunile incestului și antropofagiei are loc analiza tuturor micilor monstri din istorie, se fixează toate limitele exterioare ale societății și ale economiei pe care se bazează societățile primitive. Ca să simplificăm lucrurile, am putea spune că acei antropologi si teoreticieni ai antropologiei care susțin punctul de vedere al totemismului, adică al antropofagiei, sfârșesc prin a crea o teorie etnologică ce duce la disocierea și distanțarea extremă a societăților la care ne referim, din moment ce ne trimit direct la antropofagia lor primitivă. Este cazul lui Lévy-Bruhl.<sup>42</sup> Dimpotrivă, dacă aplicați fenomenele totemismului la regulile căsătoriei, adică dacă dizolvați tema antropofagiei pentru a favoriza analiza regulilor alianței și ale circulației simbolice, veți vedea cum se naște o teorie care este teoria formulată de Lévy-Bruhl și Lévi-Strauss, cea a inteligibilității societăților primitive și a recalificării așa-zisului sălbatic.<sup>43</sup> Observați însă, că, în oricare dintre cazuri, suntem prinși în furca incest-canibalism, ne aflăm deci în plină dinastie a Mariei Antoaneta. Marele cadru exterior, marea alteritate definită de interioritatea noastră juridico-politică, din secolul al XVIII-lea până în zilele noastre, sunt constituite în orice caz din canibalism si incest.

Ceea ce este valabil pentru etnologie, știți foarte bine că rămâne valabil, bineînțeles și *a fortiori*, și pentru psihanaliză, din moment ce – dacă antropologia a urmărit o linie în pantă care a dus-o de la problema totemismului, primordială din punct de vedere istoric, adică de la antropofagie, la problema mai recentă a prohibiției incestului – se poate spune că istoria psihanalizei s-a constituit în sens invers și că grila de inteligibilitate stabilită de Freud pentru nevroză este cea a incestului.<sup>44</sup> Incest: crima regilor, crima excesului de putere, crima lui Oedip și a familiei sale. Acesta este nivelul de inteligibilitate al nevrozei. După care a urmat grila inteligibilității psihozei, prin Melanie Klein.<sup>45</sup> De unde vine însă această grilă? De la problema devorării, de la introiecția obiectelor bune și rele, de la canibalism, care nu mai este crima regilor, ci crima celor înfometați.

Am impresia că monstrul uman, pe care noua economie a puterii punitive a început să-l contureze în secolul al XVIII-lea este o figură în care se combină în mod fundamental cele două mari teme: incestul regilor și canibalismul flămânzilor. Acestea sunt cele două teme, constituite în noul regim al economiei pedepselor și în contextul special al Revoluției franceze, cu cele două categorii de nelegiuiți, potrivit gândirii și politicii burgheze: suveranul despotic și poporul revoltat; pe acestea le vedeți parcurgând și acum câmpul anomaliei. Cei doi mari monștri care domină domeniul anomaliei și care nu au dispărut nici acum – etnologia și psihanaliza ne-o dovedesc cu prisosință – sunt cele două mari subiecte ale consumului interzis: regele incestuos și poporul canibal.<sup>46</sup>

## NOTE

- 1. Vezi cursul, citat anterior, *La Société punitive* (în special, cel din data de 10 ianuarie 1973).
- 2. În toată expunerea ce urmează, M. Foucault reia și dezvoltă temele abordate în *Surveiller et Punir*, *op. cit.*, pp. 51-61 (cap. II "L'éclat des supplices").
- 3. P. Bourdeille senior de Brantôme, Mémoires contenant les vies des hommes illustres et grands capitaines étrangers de son temps, II, Paris. 1722, p. 191 (prima ed. 1665).
- 4. A. Bruneau, Observations et maximes sur les matières criminelles, Paris, 1715<sup>2</sup>, p. 259.
  - 5. M. Foucault rezumă aici A. Bruneau, op. cit., p. iij<sup>r°-v°</sup>.
- 6. Vezi cursul deja citat, La Société punitive; rezumat în Dits et Ecrits, II, pp. 456-470.
- 7. Vezi, de exemplu, articolul lui L. de Jaucourt, "Crime (droit naturel)", în *Encyclopédie raisonnée des sciences, des arts et des métiers*, IV, Paris, 1754, pp. 466b-468a, care se bazează pe *L'Esprit des lois* de Montesquieu (1748).

- 8. M. Foucault se referă în special la M. Lepeletier de Saint-Fargeau, "Extrait du rapport sur le project de "Code pénal fait au nom des comités de constitution et de législation criminelle", Gazette nationale, ou le Moniteur universel, 150, 30 mai 1791, pp. 525-528; 151, 31 mai 1791, pp. 522-526, 537 ("Discussion sur la question de savoir si la peine de mort sera conservée"); 155, 4 iunie 1791, pp. 572-574. Cf. De l'abrogation de la peine de mort. Fragments extraits du rapport sur le projet de Code pénal présenté à l'Assemblée constituante, Paris, 1793. Proiectul de Cod penal este publicat în M. Lepeletier de Saint-Fargeau, Œuvres, Bruxelles, 1826, pp. 79-228.
- 9. L.-P.-J. Prugnon, Opinion sur la peine de mort, Paris, [nedatat.: 1791] pp. 2-3: "Una dintre primele griji ale legislatorului trebuie să fie cea de prevenire a crimelor, iar el este răspunzător în fața societății pentru toți cei pe care nu i-a împiedicat să comită crime atunci când putea să o facă. El trebuie să aibă, prin urmarc, două scopuri: unul este de a exprima întreaga oroare pe care o provoacă marile crime, iar celălalt, de a înspăimânta prin intermediul marilor exemple. Pentru că în supliciu trebuie să vedem exemplul, și nu omul pedepsit. Sufletul omului este cuprins de bucurie, este, dacă pot spune așa, răcorit la vederea unei comunități omenești care nu cunoaște nici supliciul, nici eșafodul. Recunosc că este imaginea cea mai atrăgătoare cu putință; dar unde există societatea aceea în care călăii ar fi izgoniți fără a fi pedepsiți? Crima populează pământul, iar marea greșeală a scriitorilor moderni este de a crede că asasinii gândesc și își fac socotelile după mintea lor; ei nu au observat că acești oameni sunt o excepție de la legile naturii, că întreaga lor ființă morală este distrusă; acesta este sofismul ce stă la baza cărților. Într-adevăr, imaginea supliciului, chiar privită de departe, îi înspăimântă pe criminali și îi împiedică de la acțiune; eșafodul este mai aproape de ei decât eternitatea. Ei se află în afara proporțiilor obișnuite; altfel, ar mai aiunge ei să omoare? Trebuie deci să ne ferim de prima judecată dictată de inimă și să sfidăm prejudecățile virtuții". Acest pasaj poate fi citit și în Archives parlementaires de 1787 à 1860. Recueil complet des débats législatifs et politiques des chambres françaises, XXVI, Paris, 1887, p. 619.
- 10. Vezi intervenția de la Adunarea națională din 30 mai 1791 (Gazette nationale, ou le Moniteur universel, 153, 2 iunie 1791, p. 552), reluată în A.-J.-F. Duport, Opinion sur la peine de mort, Paris [1791], p. 8.

- 11. În clasa a VIII-a a secțiunii "Maladii mentale" a lui [L] Vitet, Médecine expectante, V, Lyon. 1803, pp. 156-374, nu este menționată crima ca maladie. În anul VI al Revoluției, Louis Vitet (autor, printre altele, a unei dizertații, Le Médecin du peuple, Lyon, 1805) participase la dezbaterile privind proiectele de lege asupra școlilor speciale de medicină. Cf. M. Foucault, Naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical, Paris, 1963, pp. 16-17.
- 12. Articolul nu a fost publicat în volumul XVI din Journal de médecine, chirurgie, pharmacie (1808). Cf. C.-V.-F.-G. Prunelle, De la médecine politique en général et de son objet. De la médecine légale en particulier, de son origine, de ses progrès et des secours qu'elle fournit au magistrat dans l'exercice de ses fonctions, Montpellier, 1814.
  - 13. Nu am găsit acest pasaj.
  - 14. Au fost enumerați de M. Foucault, Dits et Ecrits, II, p. 458.
- 15. Documentele au fost culese și prezentate de A. Soboul, Le Procès de Louis XVI (Opinions concernant le jugement de Louis XVI), Paris, 1966.
- 16. Argumente similare sunt invocate de Louis-Antoine-Lion Saint-Just în (13 noiembrie şi 27 decembrie 1792), in *Œuvres*, Paris, 1854, pp. 1-33. Cf. M. Lepeletier de Saint-Fargeau, *Opinion sur le jugement de Louis XVI*, Paris, 1792 (şi *Œuvres*, op. cit., pp. 331-346).
- 17. Referitor la analiza psihiatrică și criminologică a lui Esquirol, c1. *infra*, lecția din 5 februarie; referitor la Lombroso, cf. *supra*, lecția din 22 ianuarie.
- 18. M. Foucault face aluzie la "observațiile istorice privind originea regilor și crimele care le susțin existența" ale lui A.-R. Mopinot de la Chapotte, Effrayante histoire des crimes horribles qui ne sont communs qu'entre les familles des rois depuis le comencement de l'ère vulgaire jusqu'à la fin du XVIII<sup>e</sup> siècle, Paris, 1793, pp. 262-303. Despre Nemrod, fondatorul imperiului babilonean, vezi Geneza 10, 8-12. Brunhilda (Brunehaut), născută în jurul anului 534, este fiica mai mică a lui Athanagild, regele vizigoților din Spania.
- 19. Levasseur, Les Tigres couronnés ou Petit abrégé des crimes des rois de France, Paris, [nedatat: ed. a IV-a, 1794]. Asupra noțiunii de "tigridomanie", vezi A. Matthey, Nouvelles Recherches sur les maladies de l'esprit, Paris, 1816, p. 117, 146.
- 20. L. Prudhomme [L. Robert], Les Crimes des reines de France, depuis le commencement de la monarchie jusqu'à Marie-Antoinette, Paris,

- 1791: Id., Les Crimes de Marie-Antoinette d'Autriché dernière reine de France, avec les pièces justificatives de son procès, Paris, II [1793-1794].
- 21. Cf. A.-R. Mopinot de la Chapotte. Effrayante histoire..., op. cit., pp. 262-266.
- 22. De exemplu: La Chasse aux bêtes puantes et féroces, qui, après avoir inondé les bois, les plaines, etc. se sont repandues à la cour et à la capitale, 1789; Description de la ménagerie royale d'animaux vivants, établie aux Tuileries près de la Terrasse nationale, avec leurs noms, qualités, couleurs et propriétés, [fără loc] 1789.
  - 23. L'Autrichienne en goguettes ou l'Orgie royale, [fără loc], 1791.
- 24. L. Prudhomme, Les crimes de Marie-Antoinette d'Autriche..., op. cit., p. 446.
- 25. Bordel royale, suivi d'un entretien secret entre la reine et le cardinal de Rohan après son entrée aux Etats-généraux, [fără loc] 1789; Fureurs utérines de Marie-Antoinette, femme de Louis XVI, Paris, 1791.
- 26. Vie de Marie-Antoinette d'Autriche, reine de France, femme de Louis XVI, roi des Français, depuis la perte de son pucelage jusqu'au premier mai 1791), Paris. I [1791], p. 5. Cf. La Vie privée, libertine et scandaleuse de Marie-Antoinette d'Autriche, ci-devant reine des Français, depuis son arrivée en France jusqu'à sa détention au Temple [fără loc, nedatat].
- 27. Les Bordels de Lesbos ou le Génie de Sapho, Sankt-Petersburg, 1790.
- 28. Lettres de Madame Roland, publicate de C. Perroud, II, Paris, 1902. p. 436.
- 29. A. Barruel, *Histoire du clergé pendant la Révolution française*, Londra, 1797, p. 283.
- 30. Întâmplarea este relatată de P. Caron, *Les Massacres de septembre*. Paris, 1935, pp. 63-64, care precizează sursa bârfelor și a dezmințirilor contemporanilor.
- 31. A.-F. Bertrand de Molleville, *Histoire de la Révolution de France*, Paris, 14 vol. IX-XI [1800-1803]
- 32. P.-A.-L. Maton de la Varenne, Les Crimes de Marat et des autres égorgeurs, ou Ma Resurrection. Où l'on trouve non seulement la preuve que Marat et divers autres scélérats, membres des autorités publiques, ont provoqué tous les massacres des prisonniers, mais encore des matériaux précieux pour l'histoire de la Révolution française, Paris. III [1794-1795]; Id., Histoire particulière des événements qui ont eu lieu en France

pendant les mois de juin, juillet, d'août et de septembre 1792, et qui ont opéré la chute du trône royal, Paris, 1806, pp. 345-353.

- 33. Cf. A. Granier de Cassagnac, Histoire des girondins et des massacres de septembre d'après les documents officiels et inedits, II. Paris, 1860, p. 226. Cazul domnisoarei de Sombreuil a dat naștere unei vaste literaturi; vezi P.-V. Duchemin, Mademoiselle de Sombreuil, l'héroïne au verre de sang (1767-1823), Paris, 1925.
- 34. Cf. J.-G. Peltier, Histoire de la révolution du 10 août 1792, des causes qui l'ont produite, des événements qui l'ont précédée et des crimes qui l'ont suivie, II, Londra, 1795, pp. 334-335.
- 35. P.-A.-L. Maton de la Varenne, Les Crimes de Marat et des autres égorgeurs..., op. cit., p. 94.
- 36. Vezi, de exemplu, [A.W. Radcliffe] *The Romance of the Forest*, Londra, 1791.
- 37. Romanul Les Visions du château des Pyrénées, Paris, 1803. atribuit lui A.W. Radcliffe, este apocrif.
- 38. J.-P. Peter, "Ogres d'archives", Nouvelle Revue de psychanalyse, 6, 1972, pp. 251-258. Cazul lui Sélestat (Schlettstadt în Alsacia) a fost dezvăluit în Franța de Ch.-Ch. H. Marc, care a publicat în Annales d'hygiène publique et de médecine légale, VIII/1, 1832, pp. 397-411. traducerea examenului medico-legal al lui F.D. Reisseisen, apărut în original în germană în Jahrbuch der Staatsartzneikunde al lui J.H. Kopp (1817). Cf. Ch.-Ch.-H. Marc, De la folie considérée dans ses rapports avec les questions médico-judiciaires, II, Paris, 1840, pp. 130-146.
- 39. E.-J. Georget, Examen médical des procès criminels des nommés Léger, Feldtmann, Lecouffe, Jean-Pierre et Papavoine, dans lesquels l'aliénation mentale a été alléguée comme moyen de défense. Suivi de quelques considérations médico-légales sur la liberté morale, Paris, 1825. pp. 2-16. Cf. J.-P. Peter, art. cit., pp. 259-267; Id., "Le corps du délit". Nouvelle Revue de psychanalyse, 3, 1971, pp. 71-108.
  - 40. Cf. infra, lecția din 12 martie.
- 41. E. Durkheim, "La Prohibition de l'inceste et ses origines". L'Année sociologique, II, 1898, pp. 1-70.
- 42. L. Lévy-Bruhl, La Mentalité primitive, Paris, 1922; Id., Le Surnaturel et la Nature dans la mentalité primitive, Paris, 1932.
- 43. Cl. Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté, Paris, 1962.
- 44. S. Freud, Totem und Tabu. Über einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker, Leipzig-Viena, 1913 (trad.

fr.: Totem et Tabou. Quelques concordances entre la vie psychique des sauvages et celle des névrosés, Paris, 1993).

- 45. M. Klein, "Criminal tendencies in normal children", *British Journal of Medical Psychology*, 1927 (trad. fr. "Les tendences criminelles chez les enfants normaux", in *Essais de psychanalyse*, 1921-1945, Paris, 1968, pp. 269-271).
- 46. Despre "locul privilegiat" al psihanalizei și tehnologiei în științele occidentale, cf. cap. X, § 5, din M. Foucault, Les Mots et les Choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris, 1966, pp. 385-398.

## Cursul din 5 februarie 1975

În țara căpcăunilor. – Trecerea de la monstru la anormal. – Cei trei mari monștri fondatori ai psihiatriei criminale. – Putere medicală și putere judiciară în jurul noțiunii de absență a interesului. – Instituționalizarea psihiatriei ca ramură specializată a igienei publice și ca domeniu special al protecției sociale. – Codificarea nebuniei ca pericol social. – Crima fără motiv și probele întronării psihiatriei. – Cazul Henriette Cornier. – Descoperirea instinctelor.

Vă spuneam deci că, după părerea mea, personajul monstrului, cu cele două întruchipări ale sale – antropofagul și incestuosul – a dominat primii ani ai psihiatriei penale sau ai psihologiei criminale. Nebunul criminal își face apariția înainte de toate ca monstru, cu alte cuvinte ca natură împotriva naturii.

Istoria pe care as vrea să v-o prezint anul acesta, istoria anormalilor, începe pur și simplu cu King Kong, ceea ce înseamnă că ne aflăm, de la bun început, în țara căpcăunilor. Marea dinastie a piticilor anormali începe chiar cu marea figură a Căpcăunului<sup>1</sup>. Piticii sunt descendenții săi, ceea ce se înscrie în logica istoriei, singurul paradox constând în faptul că micuții anormali, acești pitici anormali au sfârșit prin a-i devora pe căpcăunii care le serveau drept părinți. Despre această problemă as vrea să vă vorbesc acum: cum se face că statura acestor giganți monstruoși s-a redus până la urmă, încetul cu încetul de-a lungul anilor, astfel încât, la sfârșitul secolului al XIX-lea, persona jul monstruos, dacă mai apare (și apare chiar) nu va mai fi decât un fel de exagerare, o formă paroxistică a unei arii generale a anomaliei, care va constitui pâinea zilnică a psihiatriei pe de o parte și a psihologiei criminale, a psihiatriei penale, de cealaltă? Cum s-a putut împrăstia acea specie

de mare monstruozitate excepțională într-o puzderie de mici anomalii, de personaje care sunt anormale și, în același timp, familiare? Cum s-a transformat psihiatria criminală dintr-o inchiziție a marilor monștri canibali într-o practică a chestionarelor, analizei și evaluării tuturor metehnelor, micilor perversități, poznelor copilărești etc.?

Pentru că s-a operat o trecere de la monstru la anormal. Nu este suficient să admitem ca pe o necesitate epistemologică, ori ca pe o evoluție științifică necesară faptul că psihiatria a început să se ocupe de problemele celor mărunți după ce le-a tratat pe acelea ale celui mai mare, că s-a aplecat asupra problemelor mai puțin vizibile după ce s-a ocupat de ceea ce sărea în ochi, că a ajuns la elementul mai puțin important după ce a examinat ce era de maximă importanță; admițând deci că nu trebuie să căutăm originea, principiul care conduce de la monstru la anormal în apariția tehnicilor sau tehnologiilor ca psihotehnica, psihanaliza sau neuropatologia, ne aflăm în fața aceleiași întrebări. Deoarece aceste fenomene, apariția acestor tehnici decurg ele însele mai degrabă din marea transformare a monstrului în anormal.

Aceasta este deci problema. Se referă la cei trei mari monștri care stau la baza psihiatriei criminale, la modul de a fi al celor trei mari monștri care nu au [...] multă vreme. Primul este soția lui Sélestat de care v-am vorbit de câteva ori și care, vă aduceți aminte, și-a ucis fiica, a tăiat-o în bucăți, a luat o bucată și a gătit-o cu varză, după care a mâncat-o². Apoi, cazul lui Papavoine care a asasinat doi copii în pădurea Vincennes, pe care i-a confundat probabil cu descendenții fiilor ducesei de Berry.³ Şi, în sfârșit, Henriette Cornier, care i-a tăiat gâtul fetiței vecinilor.⁴

Vă dați seama că, într-un fel sau altul, acești trei monștri reconstituie marea tematică a monstruozității de care vă vorbeam data trecută: antropofagia, decapitarea, problema regicidului. Toți trei se detașează pe fondul întregului peisaj de la sfârșitul secolului al XVIII-lea, când monstrul încă nu apăruse ca o categorie psihiatrică, ci ca o categorie juridică și ca fantomă politică. Fantoma devorării, fantoma regicidului

sunt prezente, explicit sau implicit, în cele trei cazuri evocate. Înțelegeți prea bine de ce aceste trei personaje au fost imediat încărcate cu o tensiune imensă. Cu toate acestea, am impresia că numai al treilea caz, cel al Henriettei Cornier, a cristalizat până la urmă problema monstruozității criminale. De ce Henriette Cornier? De ce tocmai această întâmplare și nu celelalte două, sau, în orice caz, mai mult decât celelalte două?

Prima întâmplare era cazul Sélestat. Cred că v-am spus până acum de douăzeci de ori, așa că voi repeta pentru ultima dată că în afacerea Sélestat, ceea ce ne miră și totodată ce i-a împiedicat pe psihiatri să o considere o reală problemă, este faptul că acea femeie săracă, mizerabilă chiar, și-a omorât fiica, a tăiat-o în bucăți, a gătit-o și a mâncat-o într-o vreme – era în anul 1817 – când Alsacia era confruntată cu o foamete cumplită. De aceea, la depunerea rechizitoriului, parchetul a putut scoate în evidență faptul că femeia nu era nebună, că și-a ucis și și-a mâncat copilul fiind mânată de un mobil acceptabil pentru toată lumea, iar acest mobil era foamea. Dacă nu i-ar fi fost foame, dacă nu ar fi bântuit foametea, dacă nu ar fi fost o femeie nenorocită se putea pune întrebarea privind caracterul rational sau irational al faptei sale. Dar de vreme ce îi era foame, iar foamea constituia un mobil (un mobil perfect valabil, pe legea mea, pentru a-ți mânca propriul copil!) nu se putea pune problema nebuniei. De aici ar decurge următoarea recomandare: în vremuri în care oamenii îsi mănâncă, de foame, propriii copii, e mai bine să fii bogat! Din punct de vedere psihiatric, afacerea a fost dezamorsată pe loc. Cazul Papavoine a stârnit, la rândul său, multe discuții, dar

Cazul Papavoine a stârnit, la rândul său, multe discuții, dar ulterioare, pentru că la momentul respectiv a fost clasat ca problemă juridico-psihiatrică: interogat în legătură cu această crimă evident absurdă și lipsită de motiv, asasinarea celor doi copii pe care nu-i cunoștea, Papavoine a explicat sau susține că a crezut că recunoscuse în victime două vlăstare ale familiei regale. Şi a început să dezvolte o serie de teme, de credințe, de afirmații care au putut fi imediat circumscrise în registrul delirului, al iluziei, al plăsmuirii, deci al nebuniei. Crima a fost dintr-o dată absorbită de nebunie, tot așa cum, dar în sens in-

vers, crima soției lui Sélestat a fost absorbită de un interes oarecum rezonabil și aproape lucid.

În schimb, în cazul Henriette Comier avem o întâmplare mult mai dificilă care scapă oarecum atât etichetei de act rațional, cât și celei de nebunie; și care, din moment ce nu poate fi considerată act rațional, nu poate intra nici sub incidența dreptului, nici a pedepsei. Pe de altă parte, de vreme ce este dificil într-un astfel de caz să se insiste asupra nebuniei, iese și de sub incidența medicinei și cade în sarcina instanței psihiatrice. De fapt, ce s-a petrecut în acest caz Comier? O femeie încă tânără - care avusese copii și pe care i-a abandonat, ea însăși fiind părăsită de primul său sot – se angajează ca servitoare la mai multe familii din Paris. Într-o zi, după o perioadă în care a amenințat de mai multe ori că se sinucide și a avut câteva crize depresive, se prezintă la vecina ei și îi propune să-i poarte de grijă pentru câteva clipe copilului acesteia care avea 18 [recte: 19] luni. La început, vecina ezită, dar până la urmă acceptă. Henriette Cornier aduce copilul în camera sa și cu un cuțit pregătit dinainte îi taie gâtul complet, rămâne timp de un sfert de oră cu trupul micuței de o parte și cu capul de cealaltă, iar când mama vine să-și caute fetița, Henriette Cornier îi spune: "Copilul a murit". Mama se sperie, nu-i vine să creadă și încearcă să pătrundă în odaie, iar atunci Henriette Cornier apucă un șorț în care înfășoară capul copilului pe care îl aruncă pe fereastră. Este arestată imediat și este întrebată: "De ce?" Ea răspunde: "E o idee.5" Mai mult nu s-a putut scoate de la ea.

Ne aflăm în fața unui caz în care nu putem detecta un delir ascuns ca în afacerea Papavoine și nici mecanismul unui interes elementar, natural, ca în afacerea Sélestat. Am impresia că în jurul cazului Cornier sau, oricum, pornind de la astfel de cazuri care amintesc într-un fel sau altul cadrul general al acestei întâmplări, pătrundem într-un gen de singularitate pe care Henriette Cornier îl prezintă în stare pură; cred că acest gen de întâmplări, aceste cazuri, acest tip de acțiune vor pune adevărate probleme psihiatriei criminale. Și când spun că pun probleme psihiatriei criminale, am impresia că nu am folosit expresia cea mai potrivită. De fapt nu pun probleme psihiatriei

criminale, ci tocmai aceste cazuri constituie psihiatria criminală, sau mai degrabă formează terenul pe care psihiatria criminală se constituie ca atare. În jurul acestui gen de cazuri se dezvoltă în același timp incertitudinile și scandalul. Și tot în jurul lor se vor dezvolta o serie de operațiuni, pro și contra acestor acte enigmatice; unele, venind în general din partea acuzării și a mecanicii judiciare, încearcă să mascheze întrucâtva absența motivului crimei, pentru a descoperi sau a afirma motivația, starea rațională a criminalului; de cealaltă parte se situează toate operațiunile apărării și ale psihiatriei, pentru a pune în evidență absența motivului, absența unui interes, ca punct de justificare a unei intervenții psihiatrice.

Pentru a vă prezenta pe scurt acest mecanism pe care îl consider foarte important nu numai pentru istoria anormalilor, nu numai pentru istoria psihiatriei criminale, ci pentru istoria psihiatriei pur şi simplu şi până la urmă pentru istoria ştiinţelor umane şi care a jucat un rol deosebit în afacerea Cornier şi în alte cazuri de acelaşi tip, aş vrea să-mi structurez expunerea după cum urmează. În primul rând vă voi vorbi despre motivele generale care au determinat o dublă accelerație, dacă putem spune aşa, în legătură cu lipsa de mobil a faptei. Când spuneam dublă accelerație mă refeream pe de o parte la zelul judecătorilor, al aparatului judiciar, al mecanismelor penale față de aceste cazuri, iar pe de altă parte, la interesul deosebit al aparatului medical, al ştiinței medicale și al foarte recentei puteri medicale față de aceleași cazuri. Cum s-au întâlnit puterea medicală și puterea judiciară în jurul acestor cazuri, având fără îndoială interese și tactici diferite, cum s-a constituit acest angrenaj? Apoi, după expunerea motivelor generale, voi încerca să vă arăt ce rol au jucat ele în afacerea Cornier, luând acest caz drept exemplu pentru toate cele care prezintă aproximativ aceleași caracteristici.

Să vedem deci mai întâi motivele generale ale dublei accelerații medico-judiciare, zel medical pe de o parte, zel judiciar de cealaltă, în jurul problemei care s-ar putea numi lipsa de motivație a faptei. Ce i-a putut fascina atât pe judecători la un act care se prezenta ca nefiind motivat de un interes

descifrabil și inteligibil? Am încercat să vă arăt că în fond acest scandal, această fascinație și întrebările aferente nu puteau opera, nu-și puteau găsi locul în vechiul sistem penal, într-o epocă în care numai dacă o crimă era extraordinară, dacă depășea deci toate limitele înțelegerii era considerată o faptă pe care nici o pedeapsă, oricât de crudă, nu o putea șterge, nu o putea anula, pentru a restaura, după aplicare, suveranitatea puterii. Dar există o crimă atât de cumplită care să nu-și afle răsplata în nici un supliciu? Practic, puterea a găsit întotdeauna suplicii grozave care să corespundă cu vârf și îndesat atrocității crimei. Nici o problemă, prin urmare, până aici. În schimb, în noul sistem penal, interesul ascuns care poate fi descoperit la nivelul criminalului și al conduitei sale ne permite să măsurăm crima, prin urmare să-i ajustăm o pedeapsă potrivită, să stabilim și să determinăm posibilitatea de a pedepsi. O crimă va fi pedepsită în funcție de nivelul care a conținut-o. Nu se pune problema ca pedeapsa să ducă la ispășirea crimei, decât cel mult la modul metaforic. Nu se pune problema ca pedeapsa să ducă la inexistența crimei, de vreme ce aceasta chiar există. Ceea ce poate fi anulat, în schimb, este acest sistem de interese care l-au determinat pe criminal să comită fapta și care i-ar putea provoca și pe alții să comită crime similare. Observați deci că interesul este în același timp un fel de raționalitate internă a crimei, care o face inteligibilă, dar este și ceea ce justifică măsurile punitive luate împotriva sa, ceea ce constituie un ascendent asupra crimei sau asupra tuturor crimelor similare: ceea ce face ca actul criminal să poată fi pedepsit. Interesul unei crime este inteligibilitatea acesteia, care înseamnă și posibilitatea de a o sancționa. Raționalitatea crimei – înțeleasă deci ca mecanica descifrabilă a intereselor – este impusă de noua economie a puterii punitive, ceea ce nu era câtuși de puțin cazul în vechiul sistem, în care asistam la o desfășurare de forțe și cheltuieli excesive, dezechilibrate când se recurgea la supliciu.

Așadar, mecanismul puterii punitive implică acum două lucruri. Primul este afirmarea explicită a raționalității. Pe vremuri, orice crimă putea fi pedepsită din momentul în care nu se

demonstra dementa subiectului. Numai din clipa în care se punea problema demenței intervenea, pe un plan secundar, întrebarea dacă fapta era sau nu rezonabilă. Dar acum, din moment ce fapta nu va mai fi pedepsită decât la nivelul interesului care a provocat-o, acesta fiind adevărata țintă a acțiunii punitive, exercitarea puterii de a pedepsi va fi îndreptată asupra mecanismului de interese proprii criminalului; altfel spus, din moment ce nu va mai fi sancționată crima, ci făptuitorul, vă dați seama că postulatul raționalității capătă întrucâtva un suport suplimentar. Nu mai este suficient să se spună: de vreme ce demența nu este demonstrată, totul e clar, se poate aplica pedeapsa. De acum nu se mai poate aplica o pedeapsă decât dacă se afirmă în mod explicit, era să spun în mod pozitiv, rationalitatea actului care este efectiv pedepsit. Este vorba deci de afirmarea explicită a raționalității, de necesitatea pozitivă a raționalității, și nu de simple supoziții ca în economia precedentă. Pe de altă parte, nu numai că raționalitatea subiectului ce va fi pedepsit trebuie afirmată în mod explicit, dar noul sistem cere, de asemenea, întrunirea a două condiții: mai întâi, existența unui mecanism inteligibil al intereselor care determină actul, iar apoi, raționalitatea subiectului care l-a comis. Prin urmare, cele două sisteme de motive trebuie, în principiu, să se suprapună: motivele de comitere a faptei (care fac actul inteligibil) și starea de raționalitate a subiectului. care permite pedepsirea acestuia. Observați deci că exercitarea puterii punitive are de acum nevoie de un sistem de ipoteze puternic. În fostul regim, în vechiul sistem, care se suprapune de fapt regimului absolutist, nu era nevoie, la nivelul raționalității subiectului, decât de ipoteze minimale. Era de ajuns să lipsească o demonstrare a demenței subiectului. Acum avem nevoie de un postulat explicit, de o certificare explicită a raționalității. Și în plus, avem nevoie de suprapunerea motivelor care fac crima inteligibilă și a raționalității subiectului care urmează a fi pedepsit.

Acest corpus compact de ipoteze constituie chiar fondul noii economii punitive. Or – și aici întregul mecanism penal se

va afla în încurcătură, dar, în același timp, fascinat de actul lipsit de motivație -, dacă însăși exercitarea puterii punitive cere imperios un sistem complex de ipoteze, ce găsim la nivelul Codului penal? Ce ne spune legea, care nu definește exercitarea efectivă a puterii punitive, ci aplicarea dreptului de a pedepsi? Ne întâlnim din nou cu faimosul articol 64, care spune: Nu există crimă, dacă subiectul se află în stare de demență, dacă inculpatul se află în stare de demență în momentul comiterii actului. Ceea ce înseamnă că textul de lege, codul care legiferează dreptul de a pedepsi, nu se referă decât la vechiul sistem al demenței. El nu cere altceva decât să nu se fi demonstrat demența subiectului. Iar atunci, legea devine aplicabilă. Dar, de fapt, acest cod nu face altceva decât să articuleze la nivelul legii principiile economice ale unei puteri punitive, care, la rândul ei, pentru a se exercita are nevoie de ceva mai mult, din moment ce pretinde raționalitatea, starea de raționalitate a subiectului care a comis crima și raționalitatea intrinsecă a crimei înseși. Cu alte cuvinte, avem - și acest lucru este caracteristic pentru întregul mecanism penal din secolul al XIX-lea până în zilele noastre - o nepotrivire între codificarea pedepselor, între sistemul legal ce definește aplicabilitatea legii penale și ceea ce aș numi tehnologia punitivă sau exercitarea puterii punitive. Numai că, în măsura în care această nepotrivire există, din moment ce exercitarea puterii punitive cere o raționalitate efectivă a aplicării pedepsei, pe care Codul penal și articolul 64 o ignoră cu desăvârșire, vom avea o tendință permanentă de deviere de la Codul penal și de la articolul 64. Vă veți întreba: încotro? În direcția unei anumite forme de cunoaștere, către un anumit tip de analiză, care vor putea permite definirea, caracterizarea raționalității unui act și stabilirea granițelor dintre un act rațional și inteligibil și un act irațional și de neînțeles. Vă dați seama însă că, dacă avem o derivă permanentă și necesară, datorată mecanismului de exercitare a puterii punitive, o derivă de la Codul penal și de la lege spre abordarea psihiatrică, dacă, deci, trimiterile la

cunoștințele psihiatrice vor fi mereu și din ce în ce mai mult preferate referirilor la lege, acest lucru nu se întâmplă doar din cauza existentei echivocului în interiorul acestei economii; în toată demonstrația mea de până acum v-ați lovit de acest echivoc între rațiunea subiectului care comite crima și inteligibilitatea actului ce urmează a fi pedepsit. Rațiunea subiectului criminal este condiția care va fi aplicată. Nu putem aplica legea dacă subiectul nu este rațional: așa ne dictează articolul 64. Dar exercitarea dreptului de a pedepsi ne spune: nu pot sancționa decât dacă înțeleg de ce inculpatul a comis delictul, cum a comis acest act; adică, dacă mă pot conecta la inteligibilitatea analizabilă a actului respectiv. De unde și poziția categoric inconfortabilă a psihiatriei în momentul în care avem de-a face cu un act irațional comis de un subiect dotat cu rațiune; sau de fiecare dată când nu putem afla principiul de inteligibilitate analitică a actului în cazul unui subiect a cărui stare de demență nu poate fi demonstrată. Ne vom confrunta cu o situație în care exercițiul puterii punitive nu va mai fi justificat, de vreme ce nu aflăm inteligibilitatea intrinsecă a actului, care este punctul în care exercitarea puterii punitive se conectează la crimă. Şi invers, dacă nu am putut demonstra starea de demență a subiectului, legea va putea fi și va trebui aplicată, din moment ce, în virtutea articolului 64, aplicarea ei se impune dacă starea de demență nu a fost probată. Şi într-un caz și într-altul, dar în special în afacerea Henriette Cornier, legea își află aplicarea, în timp ce puterea punitivă nu-și află justificarea. De aici începe confuzia esențială; de aici apare un fel de prăbușire, de paralizare, de blocaj al mecanismelor penale. Bazându-se pe legea care definește aplicabilitatea dreptului de a pedepsi și modalitățile de exercitare a acestui drept, sistemul penal este prins în blocajul reciproc al celor două mecanisme. El nu mai poate judeca, se vede obligat să frâneze brusc și să se adreseze psihiatriei.6

Vă dați seama că această încurcătură se va traduce prin ceea ce am putea numi un efect de permeabilitate reticentă, în sensul că aparatul penal se vede obligat să recurgă la o analiză științifică, medicală, psihiatrică a motivelor crimei. Dar pe de altă parte, făcând apel la astfel de analize, nu va avea mijloace să reînscrie aceste analize – care sunt făcute la nivelul inteligibilității actului – în cadrul codului penal și al literei legii, din moment ce codul nu recunoaște decât demența, adică descalificarea subiectului pe baza nebuniei. Avem, așadar, pe de o parte, permeabilitate față de psihiatrie, mai mult chiar decât atât, recurs (la psihiatrie), dar pe de alta, o incapacitate de a transcrie în regim penal discursul psihiatric, chiar dacă acesta a fost solicitat de aparatul penal. Iată deci ce va caracteriza impasul specific al aparatului penal în fața cazurilor denumite generic crime fără motiv, cu tot sensul echivoc al termenului: receptivitate imperfectă, solicitarea unei argumentații, dar opacitate totală în momentul în care aceasta este prezentată, un joc de apeluri și de refuzuri. Iată ce doream să vă spun în legătură cu rațiunea, cu motivele pentru care aparatul penal s-a repezit asupra acestor cazuri, dar s-a trezit în impas.

Iar acum aş vrea să revenim la corpul medical pentru a afla ce l-a fascinat în acest gen de cazuri, unul dintre exemple fiind chiar afacerea Henriette Cornier. Cred că trebuie să ținem seama de un lucru asupra căruia, din păcate, anul trecut, nu am insistat îndeajuns<sup>7</sup>. Şi anume faptul că psihiatria, aşa cum s-a constituit la sfârșitul secolului al XVIII-lea și mai ales la începutul celui de-al XIX-lea, nu s-a precizat ca o ramură a medicinei generale. Psihiatria funcționează – la începutul secolului al XIX-lea și chiar mai târziu, poate până aproape de jumătatea veacului – nu ca o specialitate a cunoștințelor sau a teoriei medicale, ci mai mult ca o ramură specializată a igienei publice. Înainte a deveni un domeniu medical, psihiatria s-a specializat ca domeniu particular al protecției sociale, împotriva tuturor pericolelor pe care le poate prezenta pentru societate maladia sau orice poate fi asimilat direct sau indirect cu maladia. Psihiatria s-a instituționalizat ca prevedere socială, ca igienă a întregului corp social (să nu uităm că prima revistă oarecum specializată în psihiatrie se chema *Anale de igienă publică*<sup>8</sup>). Era deci o ramură a igienei și pentru a exista ca

instituție a cunoașterii, deci ca știință medicală fundamentată și justificabilă, vă dați seama că psiliiatria a trebuit să procedeze la două codificări simultane. Pe de o parte, a fost obligată să asimileze nebunia ca maladie; a fost obligată să patologizeze dezordinea, erorile, iluziile nebuniei; a trebuit să procedeze la analize (simptomatologie, nosografie, pronosticuri, observații, dosare clinice etc.) care să apropie cât mai mult acest gen de igienă publică, ori această formă de protecție socială pe care era chemată să o asigure, de știința medicală și care să permită, prin urmare, funcționarea acestui sistem de protecție în numele cunoașterii medicale. Veți vedea însă că, în același timp cu prima, se impunea și o a doua codificare. Simultan a trebuit asimilată nebunia ca pericol, cu alte cuvinte nebunia trebuia prezentată ca purtătoare de riscuri, ca purtătoare esențială de primejdii, astfel încât psihiatria – ca formă a cunoașterii maladiei mentale – putea efectiv funcționa ca element de igienă publică. În linii mari, psihiatria a făcut să funcționeze pe de o parte o întreagă parte a igienei publice ca știință medicală, iar pe de alta, a făcut să funcționeze cunoașterea, prevenirea și eventuala vindecare a maladiei mentale ca prevedere socială, absolut necesară dacă se dorea evitarea unor riscuri funda-

mentale legate de însăși existența nebuniei.

Această dublă codificare va avea o lungă istorie pe tot parcursul secolului al XIX-lea. Se poate spune că marile momente ale psihiatriei în secolul al XIX-lea, și chiar în secolul nostru, vor fi tocmai acelea când cele două codificări se sincronizează efectiv sau, mai bine zis când vom avea unul și același tip de discurs, unul și același tip de analiză, unul și același corp de concepte pe care vor permite înțelegerea nebuniei ca maladie și percepția ei ca primejdie. Astfel, la începutul secolului al XIX-lea, noțiunea de monomanie va permite clasificarea în cadrul unei mari nosografii de tip perfect medical (sau în orice caz asemănătoare tuturor celorlalte nosografii medicale), deci codificarea în cadrul unui discurs medical din punct de vedere morfologic a unei întregi serii de pericole. Se va descoperi pe această cale descrierea clinică a ceea ce va deveni monomania homicidă sau monomania

sinucigașă. Tot astfel pericolul social va fi codificat ca maladie în cadrul psihiatriei. Prin aceasta, psihiatria va putea funcționa efectiv ca știință medicală subordonată igienei publice. Veți găsi, totodată, în a doua jumătate a secolului al XIX-lea, o noțiune atât de complexă ca monomania, jucând aproape același rol, dar cu un conținut foarte diferit: noțiunea de "degenerescență". O dată cu noțiunea de degenerescență apare un anume mod de izolare, de parcurgere, de detașare a unei zone de pericol social, aceasta căpătând în același timp un statut de maladie, un statut patologic. Ne putem pune întrebarea dacă noțiunea de schizofrenie din secolul al XX-lea nu joacă același rol<sup>10</sup>. În măsura în care unii înțeleg schizofrenia ca pe o maladie care face corp comun cu întreaga noastră societate, acest mod de abordare a schizofreniei constituie un mod de codificare a pericolului social ca maladie. Pe tot parcursul acestor mari momente sau, dacă vreți, prin intermediul acestor concepte deficitare ale sale, psihiatria se manifestă mereu ca domeniu al igienei publice.

În afară de aceste codificări generale, cred că psihiatria are nevoie să demonstreze (și nu a încetat să o facă) caracterul periculos, specific periculos, al nebunului ca atare. Cu alte cuvinte, din moment ce a început să funcționeze ca mod de cunoaștere și ca forță în cadrul domeniului general al igienei publice, de protecție a corpului social, psihiatria a căutat întot-deauna să afle secretul crimelor presupuse a exista în orice formă de nebunie, sau sămânță de nebunie dinlăuntrul tuturor indivizilor ce pot fi periculoși pentru societate. Pe scurt, pentru a funcționa așa cum v-am spus, psihiatria a trebuit să stabi-lească apartenența esențială și fundamentală a nebuniei la crimă și a crimei la nebunie. Această apartenență este absolut necesară, este una dintre condițiile constituirii psihiatriei ca ramură a igienei publice. Și astfel, psihiatria a procedat efectiv la două mari operațiuni. Prima se desfășoară în afara azilului și este operațiunea despre care vă vorbeam anul trecut, care constă în elaborarea unei analize diferite de analiza tradițională a nebuniei; aceasta nu mai are drept nucleu esențial delirul, ci ireductibilitatea, rezistența, nesupunerea, insurgența, pe scurt, abuzul

de putere. Vă spuneam anul trecut că, pentru psihiatrul din secolul al XIX-lea, nebunul este, în fond, un individ care se crede rege, adică își impune puterea împotriva oricărei alte puteri stabilite și deasupra oricărei alte puteri, fie că aceasta ține de o instituție anume sau de adevăr<sup>1</sup>. Prin urmare, chiar în interiorul azilului, psihiatria funcționează efectiv ca detector sau ca operator ce asociază percepția unui posibil pericol oricărui diagnostic de nebunie. Am impresia însă că și în afara azilului are loc un proces asemănător; în sensul că psihiatria a căutat în afara azilului - în orice caz, în secolul al XIX-lea, într-o manieră deosebit de intensă și crispată, din moment ce, în fond, miza o constituia propriul său statut – pericolul pe care îl conține starea de nebunie, chiar atunci când era vorba de manifestări mai blânde, inofensive ori abia perceptibile ale acesteia. Pentru a-și justifica intervenția științifică și autoritară în societate, pentru a se motiva ca ramură științifică a igienei publice și a protecției sociale, medicina mentală trebuia să probeze că poate percepe, chiar acolo unde nimeni altcineva nu putea observa, un anume pericol; și trebuia să demonstreze că este capabilă de aceasta numai în măsura în care constituie o formă a cunoașterii medicale.

În asemenea condiții, din moment ce era vorba de însuși procesul constituirii sale din punct de vedere istoric, vă dați seama de ce a fost atrasă psihiatria foarte devreme, chiar de la început, de problema criminalității și a nebuniei criminale. Psihiatria nu a întâlnit nebunia criminală la capătul cursei și nu a ajuns la această formă superfluă și excesivă a nebuniei, care constă în crimă, după ce parcursese toate manifestările posibile ale nebuniei. De fapt, psihiatria s-a interesat imediat de nebunia ucigașă, pentru că problema sa era de a se constitui și de a-și afirma drepturile ca putere și știință a protecției în cadrul societății. Deci un interes esențial, constitutiv, în sensul cel mai propriu al termenului, pentru nebunia criminală; dar și o atenție deosebită pentru toate formele de comportament în care crima este imprevizibilă. Nimeni nu poate prevedea, nimeni nu poate detecta dinainte acest lucru. Când crima își face brusc apariția, fără pregătiri prealabile, neverosimilă, fără motiv și fără rațiu-

ne, intervine psihiatria care proclama ritos: În timp ce nimeni altcineva nu putea detecta dinainte crima neașteptate, eu, ca mod de cunoaștere, eu, ca știință a maladiei mentale, eu, în calitate de cunoscător al nebuniei voi putea detecta cu precizie pericolul, opac și imprevizibil pentru toți ceilalți. Apariția spontană în interiorul societății a crimei iraționale, a crimei inexplicabile prezintă un interes capital pentru psihiatrie. Ea nu va rata ocazia de a se concentra asupra acestui gen de crime de neînțeles, deci imprevizibile, și care exclud intervenția oricărui instrument de detecție, dar îți oferă posibilitatea să afirme că le recunoaște în momentul producerii, că – in extremis – le poate prevedea sau le poate face pre-vizibile, cunoscând din timp strania maladie care le determină. Acesta este, dacă vreți, momentul de curaj al întronării psihiatriei. Cunoașteți cu toții poveștile de tipul: o să fie regină prima tânără căreia i se va potrivi pantoful rătăcit pe scară, pantoful Cenuşăresei, sau cea al cărei deget se va potrivi cu inelul de aur, ori fecioara cu o piele atât de fină încât va avea trupul plin de vânătăi după ce a adormit pe o saltea de puf sub care s-au strecurat câteva boabe de mazăre. Psihiatria şi-a stabilit singură această probă de regalitate, această dovadă a suveranității, a puterii și a forței sale de cunoaștere: numai Eu sunt în stare să descopăr maladia, să descifrez semnale acolo unde acestea nu se relevă niciodată. Închipuiți-vă o crimă imprevizibilă, dar care ar putea fi identificată de un medic ca semn particular al unei nebunii diagnosticabile și previzibile. Dați-mi-o pe mână și voi fi în stare să o recunosc – spune psihiatrul; pun pariu – zice el – că pot recunoaște o crimă fără motiv, deci o crimă care constituie pericolul absolut, primejdia ramificată în corpul societății. Cu alte cuvinte, o să fie regină aceea care poate analiza o crimă lipsită de motivație. Prin această probă a întronării, prin riscul asumat al suveranității recunoscute trebuie înțeles, după părerea mea, interesul literalmente frenetic acordat de psihiatrie crimelor nemotivate la începutul secolului al XIX-lea.

Observați așadar că între problemele interne ale sistemului penal și exigențele sau pretențiile psihiatriei se stabilește o

foarte curioasă și totodată remarcabilă complementaritate. Pe de o parte, crima fără motiv constituie un impas absolut pentru sistemul penal. În fața unei crime fără motiv, puterea punitivă nu mai poate fi exercitată. Pe de altă parte, însă, pentru psihiatrie crima fără motiv este o pradă mult râvnită: dacă poate fi reperată și analizată, devine o dovadă a forței psihiatriei, o probă a cunoştințelor stăpânite și o justificare a puterii asumate. Înțelegeți acum cât de complementare sunt cele două mecanisme. Pe de o parte, puterea penală nu va înceta să se adreseze științei medicale: Mă aflu în fața unui act lipsit de motiv. Şi atunci, vă rog, fie îmi găsiți motivele acestui act, caz în care puterea mea de a pedepsi se va putea exercita imediat, fie nu le găsiți, iar atunci voi conchide că este vorba e un act nebunesc. Dați-mi o dovadă de deinență și nu voi mai aplica dreptul de a pedepsi. Altfel spus: dați-mi motive pentru a-mi exercita puterea de a pedepsi, ori rațiuni pentru care să nu recurg la dreptul de a pedepsi. Iar știința [puterea medicală] va răspunde: iată cât de indispensabile sunt cunoștințele mele, de vreme ce pot simți pericolul acolo unde nici o rațiune nu-l poate afla. Arătați-mi toate crimele cu care sunteți confruntați și vă voi demonstra că în spatele multora dintre ele voi descoperi unele lipsite de motiv. Și mai am capacitatea să demonstrez că pe fondul oricărei nebunii există virtualitatea unei crime, ceea ce constituie o justificare a propriei mele puteri. Iată, deci, cum nevoia și dorința, impasul și pândirea pradei se combină și se presupun reciproc. Iată de ce cazul Henriette Cornier a constituit o miză atât de importantă în toată această istorie, care se derulează în prima treime ori, dacă vreți, în prima jumătate a secolului al XIX-lea, considerând limitele cele mai largi ale perioadei.

Şi, de fapt, ce s-a întâmplat efectiv în cazul Henriette Cornier? Ei bine, cred că în această întâmplare vedem efectiv cele două mecanisme la lucru. O crimă fără rațiune, fără motiv, fără profit: toate acestea și chiar în formularea respectivă apar în actul de acuzare redactat de parchet. În fața unei crime care ținea atât de limpede de aplicarea legii, judecătorii erau puși într-o încurcătură atât de mare în exercitarea puterii lor de a

pedepsi, încât atunci când apărătorii Henriettei Cornier au cerut o expertiză psihiatrică, aceasta le-a fost acordată imediat. Expertiza a fost încredințată lui Esquirol, Adelon și Léveillé. Iar ei procedează la o foarte stranic analiză în care afirmă: "Vedeți, am întâlnit-o pe Henriette Cornier la câteva luni după crimă. Trebuie să recunoaștem că, la acest interval de timp de la comiterea crimei, ea nu mai dădea nici un semn de nebunie". În acest moment, am putea foarte bine spune: totul este în ordine, iar judecătorii pot trece la judecată. Nu s-a întâmplat deloc așa. Judecătorii au descoperit în raportul lui Esquirol următoarea precizare: "Nu am examinat-o decât vreme de câteva zile, un răstimp foarte scurt. Dacă ne-ați fi acordat mai mult timp, v-am fi putut oferi un răspuns mai clar". Şi în mod paradoxal, parchetul acceptă propunerea lui Esquirol, sau o folosește drept pretext pentru a spune: "Vă rog, continuați, aveți tot timpul la dispoziție, continuați-vă treaba și în trei luni așteptăm un al doilea raport". Ceea ce dovedește foarte bine acest gen de cerere, de apel, de recurgere inevitabilă la psihiatrie, într-un moment în care legea trebuie să devină exercițiu al puterii. Urmează o nouă expertiză a acelorași Esquirol, Adelon și Léveillé care spun că ei continuă investigațiile, dar în continare nu găsesc nici un senın de nebunie. "Ne-ați pus la dispoziție ceva mai mult timp, dar nu am descoperit nimic. Dacă am fi putut supune subiectul unei expertize în momentul comiterii actului, am fi descoperit poate ceva"<sup>12</sup>. La această solicitare era, evident, mai greu de răspuns. Numai că, în acest moment. apărătorul Henriettei Cornier a introdus pe cont propriu un alt psihiatru; luând în considerație un număr de cazuri similare, psihiatrul Marc a reconstituit retrospectiv ceea ce credea el că s-a întâmplat. Nu a recurs la expertiză, ci la consultarea inculpatei, consultare ce intră în actele apărării.<sup>13</sup> Aș vrea să mă opresc puțin asupra celor două aspecte.

Ne aflăm în fața unui act lipsit de motivație. Ce poate face

Ne aflăm în fața unui act lipsit de motivație. Ce poate face puterea judiciară în fața unui asemenea act? Ce pot spune actul de acuzare și rechizitoriul? Iar, pe de altă parte, ce pot invoca medicul și apărarea? Absența motivației acestui act, pe care relatarea imediată și cele mai simple mărturii o pun în evidență,

este recodificată de apărare. Cum anume? Acuzația va spune: De fapt, bineînțeles că nu există motiv; sau mai degrabă, nu va spune acest lucru, nici nu va pune problema motivului, ci va raționa astfel: Dacă luăm viața Henriettei Cornier în întreaga sa desfășurare, ce observăm? Observăm un anume fel de a fi. anumite obiceiuri, un mod de viață care demonstrează ceva. Iar acest ceva nu arată prea bine. Pentru că ea s-a despărțit de soțul său. După care a dus o viață libertină. A avut doi copii naturali. pe care i-a abandonat asistenței publice etc. Toate acestea nu sună prea bine. În sensul că, deși nu există un motiv al actului său, motivația este inclusă în întregime în actul respectiv sau. mai bine zis, actul este prezent, în stare difuză, în întreaga existență a femeii. Desfrâul, lipsa instinctului matern, abandonarea familiei, toate acestea sunt premise, un fel de *analo gon* pentru ce urmează să se întâmple atunci când va omorî pur și simplu un copil care locuia alături de ea. Observați cum problema motivației sau a inteligibilității actului sunt înlocuite de acuzare cu altceva: identificarea subjectului cu crima sa. adică încă o dată imputabilitatea actului criminal chiar subiectului. De vreme ce subiectul seamănă atât de mult cu fapta sa, aceasta îi aparține cu prisosință, iar noi vom avea dreptul să pedepsim subiectul, atunci când vom avea de judecat actul. Vă dați seama că suntem trimiși pe căi indirecte la acel faimos articol 64, care definește în ce condiții nu poate fi vorba de imputabilitate, deci cum - la modul negativ - un act nu poate fi imputabil unui subiect. Aici se află prima recodificare din actul de acuzare. Pe de o parte, acest act de acuzare subliniază că la Henriette Cornier nu există nici un semn tradițional al maladiei. Nu întâlnim ceea ce numesc psihiatrii melancolie, nu găsim nici o urmă de delir. Şi nu numai că nu aflăm nici o urmă de delir, ba, dimpotrivă, avem de-a face cu o luciditate perfectă. Iar această perfectă luciditate este stabilită de actul de acuzare și de rechizitoriu pe baza unui număr de elemente. În primul rând, chiar înainte de crimă, luciditatea Henriettei Cornier este probată prin premeditare. Ea hotărăște la un moment dat - și recunoaște singură acest lucru în timpul interogatoriului - că o va ucide peste câteva clipe pe fetita vecinei. Se duce la vecină

special pentru a-i ucide fetița, potrivit unei hotărâri luate dinainte. În al doilea rând, ea și-a amenajat camera pentru a comite crima, de vreme ce a pus o oală de noapte lângă pat ca să adune sângele ce urma să se scurgă din trupul victimei. În sfârșit, s-a prezentat la vecini sub un pretext înșelător, pregătit dinainte. A insistat să i se încredințeze copilul. A mințit mai mult sau mai puțin. A manifestat o afecțiune și o tandrețe prefăcute față de copil. Totul era, deci, calculat cu șiretenie. La fel a procedat chiar în momentul exact al comiterii crimei. Când a luat copilul, pe care se hotărâse totuși să-l ucidă, îl săruta și îl mângâia. Urcând spre camera sa, a întâlnit-o pe scară pe portăreasă și în fața ei a mângâiat din nou copilul: "A acoperit fetița, spune actul de acuzare, cu mângâieri ipocrite". Imediat după comiterea faptei, continuă actul de acuzare, "ea a fost perfect constientă de gravitatea acțiunii sale". Iar dovada este că a declarat – este una dintre frazele rostite după crimă –: "Asta merită pedeapsa cu moartea". Femeia era deci perfect conștientă de valoarea morală a actului său. Şi nu numai că era constientă de valoarea morală a actului său, dar a încercat într-un mod la fel de lucid să scape. Mai întâi s-a străduit să ascundă așa cum putea măcar o parte din corpul victimei, din moment ce i-a aruncat capul pe fereastră. Apoi când mama fetiței a vrut să pătrundă în încăpere, ucigașa i-a spus: "Plecați, duceți-vă repede, ați putea servi drept martor". Făptașa a împiedicat, deci, prezența unui martor la fapta sa. Toate acestea denotă, potrivit rechizitoriului parchetului, starea de luciditate a criminalei Henriette Comier<sup>14</sup>

Iată cum sistemul de acuzare își propune să acopere, să învăluie oarecum această tulburătoare absență a motivației, care determinase totuși parchetul să facă apel la psihiatri. Prin ce a acoperit însă acuzarea lipsa de motiv în momentul prezentării actului de acuzare, când a cerut capul Henriettei Cornier? Prin prezența rațiunii, a rațiunii înțeleasă chiar ca luciditate a subiectului, deci ca imputabilitate a crimei subiectului. Această prezență a rațiunii, ocolind, acoperind și marcând absența unei motivații inteligibile a crimei constituie, după părerea mea, o operațiune proprie actului de acuzare. Acuzarea a mascat la-

cuna care împiedica exercitarea puterii de a pedepsi și, în consecință, a autorizat aplicarea legii. Mai era, însă, o problemă: era într-adevăr această crimă lipsită de motiv? Acuzarea nu a răspuns întrebării, care fusese totuși pusă de parchet. Acuzarea a spus doar atât: Crima a fost comisă în deplină stare de luciditate. Întrebarea dacă această crimă era lipsită de motivație determinase apelul la expertiză, dar în momentul în care s-a pus în funcțiune procedura de acuzare și când a trebuit să se ceară efectiv exercitarea puterii punitive, răspunsul psihiatrilor nu a mai putut fi recepționat. Toate s-au întors la articolul 64, iar actul de acuzare a proclamat: Psihiatrii pot susține ce vor, totul demonstrează luciditatea faptei comise. Prin urmare, cine spune luciditate spune stare conștientă, spune absență a demenței, imputabilitate, spune aplicare a legii. Vedeți, așadar, ce rol joacă în această procedură mecanismele pe care am încercat să vi le prezint la modul general mai devreme.

Să ne întoarcem acum de partea apărării și să vedem ce se întâmplă. Apărarea va relua exact aceleași elemente, sau mai degrabă absența acelorași elemente, absența unui motiv inteligibil al crimei. Le va relua și va încerca să le facă să funcționeze ca elemente patologice. Apărarea și raportul de expertiză al lui Marc vor încerca să pună în funcțiune non-prezența motivelor ca o manifestare a maladiei: absența motivului devine, pe loc, prezență a nebuniei. Iar aici, apărarea și raportul de expertiză procedează după cum urmează. În primul rând absența motivului este reîncadrată într-un fel de simptoma-tologie generală: ceea ce trebuie demonstrat nu este faptul că Henriette Cornier este bolnavă mental, ci mai ales și înainte de toate că este pur și simplu bolnavă. Toate semnele de desfrâu, toate elementele de desfrâu, de viață libertină etc. care fuseseră invocate de acuzare pentru a demonstra asemănarea acuzatei cu crima, vor fi reluate de apărare și de expertiza lui Marc pentru a stabili o diferență între viața anterioară a inculpatei și felul de a fi din momentul comiterii crimei. Nu mai exista în ea nici un strop de libertinaj, nici desfrâu, nimic din comportamentul voios și lipsit de griji; femeia devenise tristă, aproape melancolică, cădea adeseori pradă unor stări de stupoare, nu mai

răspundea la întrebări. S-a produs o fractură, nu există nici o asemănare între act și persoană. Mai mult încă, persoana nu mai semăna cu ea însăși și nici viața ei cu propria-i viață, de la o fază la alta a existenței sale. Această ruptură însemna începutul bolii. În al doilea rând, în aceeași încercare de a înscrie ceea ce s-a petrecut înăuntrul simptomatologiei - era să spun decenței - oricărei boli: nevoia de a-i găsi o corelație somatică. Într-adevăr, Henriette Cornier se afla într-o perioadă de ciclu în momentul crimei și așa cum știe toată lumea... <sup>15</sup> Numai că pentru ca recodificarea a ceea ce pentru acuzare constituia imoralitate într-un câmp nosologic, patologic, recodificarea să poată opera, pentru a exista o saturație medicală a acestui comportament criminal și pentru a putea elimina orice relație nesigură și ambiguă între caracterul maladiv și autorul condamnabil, trebuie să operăm un fel de recalificare morală a subiectului, și aici se află cea de-a doua mare probă a apărării și a consultațiilor lui Marc. Altfel spus, Henriette Cornier trebuie prezentată cu o conștiință morală cu totul diferită față de actul pe care l-a comis, iar maladia trebuie arătată ca și cum s-ar dezvolta, ori mai degrabă ar traversa meteoric conștiința morală, manifestă și permanentă, a Henriettei Cornier. Reluând mereu aceleași elemente și aceleași semnale, apărarea și expertizele susțin cele ce urmează: Ce dovedea, în fapt, declarația făcută de Henriette Cornier după comiterea faptei, potrivit căreia "asta merită pedeapsa cu moartea"? Dovedea următorul lucru: conștiința sa morală, ce reprezenta inculpata ca subiect moral în general, rămăsese absolut intactă. Ea avea o conștiință perfectă clară de ce înseamnă legea și de valoarea morală a actului său. Din punctul de vedere al constiinței morale, ea a rămas ceea ce era, iar actul său nu-i poate fi imputat ei înseși în calitate de constiință morală sau ca subiect juridic, ci numai ca subiect căruia i se pot imputa acte culpabile. În aceeași manieră, apărarea și Marc, dar mai ales apărarea, reluând formularea citată "Ați putea servi drept martor", precum și diferitele depoziții ale mamei copilului, doamna Belon, subliniază că aceasta nu a auzit-o pe Henriette Cornier spunând: "Plecați de aici, ați putea servi drept martor". Ea a auzit-o pe Henriette

Cornier spunând: "Plecați de aici, veți putea servi drept martor". Iar dacă efectiv Henriette Cornier a spus "veți putea servi drept martor", aceasta nu mai înseamnă deloc "Plecați de aici, pentru că nu vreau să existe martori la acest act", ci "Duceți-vă după poliție, mergeți repede și spuneți-le polițiștilor că a fost comisă o crimă înfiorătoare<sup>16</sup>". Înlocuirea condiționalului cu viitorul demonstrează dintr-o dată că nivelul conștiinței morale a Henriettei Cornier era perfect intact. Primii văd în "ați putea servi drept martor" semnul lucidității sale cinice, în timp ce ceilalți văd în "veți servi drept martor" un semn al persistenței unei conștiințe morale, care a rămas oarecum intactă, chiar prin comiterea crimei.

Avem deci de-a face în analiza apărării și în consultația lui Marc, cu o conștiință morală intactă, cu un câmp netulburat al moralității, un fel de luciditate etică. Numai că, din momentul în care Marc și apărarea pun în evidență această luciditate ca element fundamental al nevinovăției și al non-imputabilității actului Henriettei Cornier, vă dați seama că trebuie să răsturnăm mecanismul propriu actului fără motiv sau să inversăm sensul notiunii de act nemotivat. Pentru că ar trebui ca acest act fără motiv, adică lipsit de rațiunea de a fi, să apară în aceste date, pentru a sparge barierele reprezentate de constiința intactă a Henriettei Cornier. Astfel, nu mai avem de-a face cu un act fără motiv sau, mai bine zis, avem un act care, deși la un anumit nivel este lipsit de motiv, la alt nivel se prezintă diferit. Trebuie să recunoaștem în acest act care a ajuns să depășească, răsturnându-le de altfel, toate barierele moralei, o anume energie, o energie legată intim de chiar absurditatea lui, o dinamică pe care o conține și o propulsează. Trebuie să recunoaștem aici o forță care este o forță intrinsecă. Altfel spus, dacă după analiza apărării și analiza lui Marc, actul respectiv se derobează efectiv de la mecanismele motivației, el nu scapă de acest sistem decât în măsura în care ține de o dinamică specială. capabilă să răstoarne tot acest sistem. Dacă revenim la celebra formulare a Henriettei Cornier: "Știu că asta merită pedeapsa cu moartea", ne dăm imediat seama de întreaga miză a problemei. Pentru că, dacă Henriette Cornier a putut spune, chiar

în momentul următor comiterii actului "Știu că asta merită pedeapsa cu moartea", putem ajunge la concluzia că interesul de a supraviețui, pe care-l are oricare individ, nu a fost suficient de puternic pentru a bloca nevoia de a ucide, propensiunea spre crimă, dinamica intrinsecă a gestului care a împins-o la actul ucigas. Vă dați seama cât de încurcat, aproape prins în capcană, se află, din cauza unui asemenea act, tot ce ține de economia sistemului penal. De la Beccaria până la Codul din 1810, principille dreptului penal spuneau: "În orice situație, cineva care are de ales între moartea unui individ și propria-i moarte, va prefera să renunțe la moartea dușmanului pentru a-și apăra viața". Dar dacă avem de-a face cu cineva care se găsește față în față cu un altul ce nu-i este dușman și își propune să-l ucidă, știind bine că propria-i viață este astfel periclitată, nu ne aflăm confruntați cu o dinamică absolut specială, pe care mecanismele lui Beccaria, sistemele ideologice ale lui Condillac, mecanica intereselor din secolul al XVIII-lea nu sunt capabile să o înțeleagă? Pătrundem astfel într-un câmp cu totul nou. Principiile fundamentale care au guvernat exercițiul puterii punitive sunt puse sub semnul întrebării, contestate, tulburate, repuse în joc, anihilate, minate prin simpla existență paradoxală a dinamicii unui act lipsit de motivație, care ajunge să contrazică interesele cele mai fundamentale ale oricărui individ.

Astfel, veți remarca apariția unei serii de noțiuni care nu țin încă de un câmp bine conturat, ci de un domeniu nesigur, atât în pledoaria avocatului Fournier cât și în expertiza lui Marc. Marc, medicul, vorbește în analiza lui de "orientare irezistibilă", "afecțiune irezistibilă", "dorință aproape irezistibilă", "înclinație atroce, asupra originii căreia nu ne putem pronunța"; el mai spune că făptașa este predispusă în mod irezistibil la "acte sângeroase". Iată deci cum caracterizează Marc ceea ce s-a întâmplat. Vedeți, prin urmare, că ne aflăm la o distanță infinită de mecanismul de interese considerat subînțeles sistemul lui penal. Avocatul Fournier va vorbi de "un ascendent pe care chiar Henriette Comier îl regretă"; el vorbește de "energia unei pasiuni violente", de prezența unui agent extraordinar, străin legilor firești ale organizării umane", de "o determinare fixă,

invariabilă, care se îndreaptă spre obiectiv fără a se putea opri", de "ascendentul care a înlănțuit toate facultățile Henriettei Cornier și care îi guvernează în general, în mod imperios, pe toți monomanii<sup>17</sup>". Vă dați seama că acel ceva în jurul căruia se învârt aceste desemnări, această întreagă serie de nume, de termeni, adjective etc., care caracterizează această dinamică a irezistibilului, este ceva de altfel numit: instinctul. Termenul apare în actele procesului: Fournier vorbește despre un "instinct barbar", Marc de un "act instinctiv" sau de o "propensiune instinctivă". Deși este folosit atât în expertiză cât și în pledoarie, as spune că termenul nu este conceptualizat. Nu este conceptualizat încă și nici nu putea fi, pentru că, la acea vreme, nu exista încă nimic în regulile de constituire a discursului psihiatric care să permită desemnarea acestui element absolut nou. Atâta vreme cât nebunia era în mod esențial aliniată – și încă era la începutul secolului al XIX-lea – erorii, iluziei, delirului, lipsei de credință, nesupunerii față de adevăr, vă puteți da seama că instinctul, ca element dinamic brut, nu-și putea afla locul în cadrul unui astfel de discurs. Putea fi foarte bine numit, dar nu era nici construit, nici conceput ca atare. Iată de ce, chiar în momentul în care Fournier sau Marc se referă la instinct, chiar în momentul în care îl desemnează, ei nu încetează nici o clipă să încerce să-l valorizeze, să-l reinvestească, să-l dizolve oarecum într-un fel de prezumție de delir, pentru că delirul era încă în acea epocă, adică în 1826, marca de constituire sau, în orice caz, calificativul major al nebuniei. Marc chiar spune acest lucru în legătură cu instinctul pe care tocmai l-a numit și căruia i-a descoperit dinamica intrinsecă și oarbă în comportarea lui Henriette Cornier. El îl numește "act de delir", ceea ce nu înseamnă nimic, pentru că fie este vorba de un act provocat de delir, ceea ce nu este cazul (Marc nu poate spune despre ce delir este vorba la Henriette Cornier). fie prin act de delir vrea să spună un act atât de absurd, încât constituie echivalentul unui delir, fără a fi delir. Şi atunci, ce este acest act? Marc nu-l poate numi, nu-l poate defini, nu-l poate concepe, spune doar atât: "act de delir". Cât despre avocatul Fournier, el oferă o analogie foarte interesantă, dar

căreia nu cred că trebuie să-i acordăm mai multă semnificație istorică decât are. Fournier spune despre fapta Henriettei Cornier: în fond, a acționat ca în vis și nu s-a trezit din visul său decât după ce a comis crima. Această metaforă exista poate deja în ideile psihiatrilor; în orice caz, va fi în mod cert reluată. Nu trebuie să vedem în această referire la vis, în această comparație cu visul genul de premoniție a raporturilor visului și dorinței, așa cum vor fi definite la sfârșitul secolului al XIX-lea. De fapt, când Fournier spune că făptașa "se afla ca într-o stare de vis" el vrea să reintroducă pe nesimțite vechea noțiune nebunie-demență, adică o nebunie în care subiectul nu este conștient de adevăr, în care accesul la adevăr îi este blocat. Dacă ea se afla ca într-un vis, aceasta înseamnă un lucru: conștiința sa nu este conștiința reală a adevărului. Și astfel, ea poate fi trecută în rândul celor aflați în stare de demență.

Retranscrisă în această formă – de Fournier prin vis, de Marc prin acea noțiune bizară de act de delir -, chiar retranscrisă în această formă, cred că avem de-a face cu apariția bruscă a unui obiect, sau mai degrabă a unui întreg domeniu de materii noi, a unei întregi serii de elemente care vor fi de altfel numite, descrise, analizate și, încetul cu încetul, integrate ori mai degrabă dezvoltate în cadrul discursului psihiatric din secolul al XIX-lea. Este vorba despre impulsuri, pulsiuni, tendințe, înclinații, automatisme; pe scurt, toate acele noțiuni, toate acele elemente care, spre deosebire de pasiunile epocii clasice, nu sunt subordonate unei reprezentări primare ci, dimpotrivă, unei dinamici specifice, față de care pasiunile, reprezentările, afectele se vor afla într-o poziție secundară, derivată ori subordonată. În cazul Henriettei Cornier observăm mecanismul prin care se operează transformarea unui act pe care scandalul juridic, medical și moral îl consideră lipsit de motivație, într-un act care pune medicinei și dreptului probleme specifice, în măsura în care ține de o dinamică a instinctului. De la actul fără motiv, am trecut la actul instinctiv.

Or, acest lucru se întâmpla (și vă semnalez aceasta numai ca simplă coincidență istorică) în vremea când Geoffroy Saint-Hilaire arăta că formele monstruoase ale anumitor

indivizi nu sunt alteeva decât produsul unui joc perturbat al legilor naturale<sup>18</sup>. În aceeași epocă, psihiatria legală, referindu-se la un anumit număr de dosare – dintre care cazul Cornier era. fără îndoială, cel mai pur și mai interesant - era pe cale să descopere că actele monstruoase, adică lipsite de rațiune, ale unor criminali nu erau în realitate produsul acestei lacune pe care o reprezenta absența rațiunii, ci al unei dinamici morbide a instinctelor. Avem aici, după părerea mea, momentul de descoperire a instinctelor. Când spun "descoperire", știu că nu folosesc cuvântul potrivit; nu descoperirea în sine mă interesează, ci condițiile care au făcut posibilă apariția, construcția, folosirea normată a unui concept înlăuntrul unei structuri discursive. Vreau să subliniez importanța acestui angrenaj, de la care pornind va apărea și se va putea constitui noțiunea de instinct; pentru că instinctul va fi, bineînțeles, marele vector al problemei anomaliei sau chiar operatorul prin care monstruozitatea criminală și simpla nebunie patologică își vor afla principiul coordonator. Plecând de la instinct, întreaga psihiatrie a secolului al XIX-lea va putea readuce în aria maladiei și a medicinei mentale toate tulburările, neregularitățile, toate marile tulburări și mici neregularități de comportament care nu țin de nebunia propriu-zisă. Pornind de la noțiunea de instinct se va putea organiza, în jurul a ceea ce altădată era considerată problema nebuniei, întreaga problematică a anormalului, a anormalului la nivelul conduitelor celor mai elementare și celor mai obișnuite. Această trecere la un nivel redus, marea derivă care a făcut ca monstrul, marele monstru antropofag de la începutul veacului al XIX-lea, să fie până la urmă traficat sub forma tuturor micilor monștri perverși care nu au încetat să se multiplice cam de la sfârșitul secolului, această trecere de la marele monstru la micul pervers nu a putut avea loc decât prin intermediul noțiunii de instinct, prin folosirea și funcționarea instinctului ca explicație științifică, dar și ca instrument al puterii psihiatrice.

În aceasta constă, după mine, cel de-al doilea motiv al interesului pe care îl prezintă noțiunea de instinct și caracterul său capital. Pentru că în instinct avem o întreagă nouă

problematică, un mod cu totul nou de a pune problema a ceea ce este patologic în desfășurarea nebuniei. Astfel, în anii ce au urmat cazului Henriette Cornier au apărut o serie de întrebări care erau de neconceput în secolul al XVIII-lea. Este oare existența instinctelor patologică? Dacă este lăsat în voia sa jocul instinctelor, dacă se permite dezvoltarea mecanismului instinctelor, avem sau nu de-a face cu o boală? Există o anumită economie sau mecanică a instinctelor care poate fi considerată patologică, anormală, maladivă? Există instincte care sunt, în ele însele, purtătoare a ceva de genul maladiei, infirmității ori monstruozității? Nu există oare și instincte care sunt instincte anormale? Pot fi controlate instinctele? Pot fi corectate instinctele? Pot fi reorientate instinctele? Există oare o anume tehnică pentru vindecarea anumitor instincte? Vedeți, aşadar, că instinctul devine, în fond, marea temă a psihiatriei, tema ce va ocupa un loc din ce în ce mai important, acoperind vechiul domeniu al delirului și demenței, care constituise nucleul central al științei despre nebunie și al practicii în acest sens de până la începutul secolului al XIX-lea. Pulsiunile, impulsurile, obsesiile, emergența isteriei - nebunie absolut lipsită de delir, nebunie complet lipsită de eroare -, folosirea modelului epilepsiei ca eliberare pur și simplu de automatisme, problema generală a automatismelor motorii sau mentale, toate acestea vor ocupa un loc din ce în ce mai mare, din ce în ce mai central, în cadrul psihiatriei. Cu noțiunea de instinct nu se deschide doar un nou câmp de probleme, ci și posibilitatea de a înscrie psihiatria nu numai într-un model medical, pe care îl folosea de multă vreme, dar și într-o problematică biologică. Este instinctul omului același lucru cu instinctul animalului? Instinctul morbid al omului constituie o repetare a instinctului animal? Instinctul anormal la un individ este o redesteptare a instinctelor arhaice umane?

Înscrierea psihiatriei în patologia evoluționistă, injectarea ideologiei evoluționiste în psihiatrie vor deveni posibile nu plecând de la vechea noțiune de delir, ci de la noua noțiune de instinct. Din momentul în care instinctul a devenit marea problemă a psihiatriei, toate acestea vor fi posibile. Iar până la

urmă, psihiatria secolului al XIX-lea se va afla. în ultimii ani ai veacului respectiv, încadrată de două tehnologii, care, după cum știți, o vor bloca pe de o parte, dar o vor relansa de cealaltă. La o graniță se află tehnologia eugeniei cu problema eredității, a purificării rasei și a corectării sistemului instinctiv al oamenilor prin epurarea rasei. O tehnologie a instinctului, iată ce a fost eugenia de la fondatorii săi până la Hitler. La cealaltă graniță aveți, opusă eugeniei, o a doua mare tehnologie a instinctelor, celălalt mare mijloc propus simultan, într-o remarcabilă sincronie, cealaltă mare tehnologie de corectare și de normalizare a economiei instinctelor, care este psihanaliza. Eugenia și psihanaliza sunt marile tehnologii care s-au ridicat la sfârșitul secolului al XIX-lea pentru a oferi psihiatriei posibilitatea de a domina lumea instinctelor.

Iertați-mă dacă m-am lungit, cum se întâmplă de obicei. Dacă am insistat atât asupra cazului Henriette Cornier și asupra apariției instinctului, am făcut-o din rațiuni de metodă. Am încercat să vă arăt cum s-a produs în acel moment o anumită transformare, prin intermediul unor întâmplări, în seria cărora cazul Henriette Cornier este un simplu exemplu. Această transformare a declanşat, în fond, un imens proces care nu s-a încheiat nici în zilele noastre; un proces care face ca puterea psihiatrică din interiorul azilului, concentrată asupra maladiei, să poată deveni jurisdicție generală în interiorul și în afara azilului nu în ceea ce privește nebunia, ci anormalul și întregul comportament anormal. Această transformare își are punctul de origine, condiția de posibilitate istorică, în apariția instinctului. Articulația acestei transformări, mecanismul său de angrenaj este tocmai problematica, tehnologia instinctelor. Or - si acest lucru am vrut să vi-l demonstrez – aceasta nu se datorează unei descoperiri interne a cunoașterii psihiatrice și nici vreunui efect ideologic. Dacă raționamentul meu (pentru că așa ceva s-a vrut) este exact, vă puteți da seama de unde au apărut toate acestea, toate aceste efecte epistemologice - și tehnologice, de altfel. Au apărut dintr-un anume joc, dintr-o anume distribuție și dintr-un anume angrenaj între mecanismele puterii, unele caracterizând instituția judiciară, celelalte fiind caracteristice instituției, ori

mai degrabă puterii și științei medicale. În acest joc dintre cele două puteri, în cadrul diferenței dintre ele și a angrenajului care le alătură, în nevoia pe care o resimt una de cealaltă, în sprijinul reciproc pe care și-l cer, aici și-a făcut loc principiul transformării. Faptul că s-a trecut de la o psihiatrie a delirului la o psihiatrie a instinctului, cu toate consecințele pe care le prezenta aceasta pentru generalizarea psihiatriei ca putere socială, se datorează, după opinia mea, unei intercondiționări a puterii.

Cu toate că este vacanță, îmi voi tine cursul și săptămâna viitoare, când voi încerca să vă prezint traiectoria parcursă de instinct în secolul al XIX-lea de la Henriette Comier până la nașterea eugeniei, trecând prin constituirea noțiunii de degenerescență.

## NOTE

- 1. Referire la Le Petit Poucet din Contes de ma mère l'oye de Charles Perrault.
  - 2. Cf. supra, lectia din 29 ianuarie.
- 2. Cl. supra, tecția din 29 fantarie.

  3. În legătură cu cazul lui L.-A. Papavoine, vezi cele trei dosare păstrate în Factums ale Bibliotecii naționale a Franței (8 Fm 2282-2288), care conțin următoarele broșuri: Affaire Papavoine. Nº 1, Paris, 1825; Plaidoyer pour Auguste Papavoine accusé d'assassinat. [Nº 2], Paris, 1825; Affaire Papavoine. Suite des débats. Plaidoyer de l'avocat général. Nº 3, Paris, 1825; Papavoine (Louis-Auguste), accusé d'avoir, le 10 octobre 1824, assassiné deux jeunes enfants de l'âge de 5 à 6 ans, dans le bois de Vincennes, Paris [1825]; Procès et Interrogatoires de Louis-Auguste Papavoine, accusé et convaincu d'avoir, le 10 octobre 1824, assassiné deux enfants, âgés l'un de 5 ans et l'autre de 6, dans le bois de Vincennes, Paris, 1825; Procédure de Louis-Auguste Papavoine, Paris, [nedatat]; Procès criminel de Louis-Auguste Papavoine, Jugement de la cour d'assises, Paris. [nedatat]. Dosarul a fost studiat pentru prima dată de E.-J. Georget, Examen médical..., op. cit., pp. 39-65.
- 4. Cazul H. Cornier a fost prezentat de Ch.-Ch.-H. Marc, Consultation médico-légale pour Henriette Cornier, femme Berton, accusée d'homicide commis volontairement avec préméditation. Précédée de l'acte d'accusation, Paris, 1826, text reluat în De la folie..., op. cit., II, pp. 71-116; E.-J. Georget, Discussion médico-légale sur la folie ou aliénation mentale,

suivie de l'examen du procès criminel d'Henriette Cornier, et des plusieurs autres procès dans lesquels cette maladie a été alléguée comme moyen de défense, Paris. 1826, pp. 71-130; N. Grand, Réfutation de la discussion médico-légale du Dr Michu sur la monomanie homicide à propos du meurtre commis par H. Cornier, Paris, 1826. Extrase ale rapoartelor medico-legale se găsesc în seria de articole pe care Gazette des tribunaux le-a consacrat procesului în 1826 (numerele din 21 si 28 februarie și din 18, 23 și 25 iunie).

5. Ch.-Ch.-H. Marc, *De la folie..., op. cit.,* II, pp. 84, 114. 6. Cf. analiza articolului 64 din Codul penal propusă de Ch.-Ch.-H. Marc, loc. cit., pp. 425-433.

7. Cf. rezumatul cursului Le Pouvoir psychiatrique, de ja citat.

8. Annales d'hygiène publique et de médecine légale au apărut între anii 1829 si 1922.

- 9. În legătură cu teoria "degenerescenței", vezi, în special, B.-A. Morel, Traité des dégénérescences physiques, intellectuelles et morales de l'éspèce humaine et des causes qui produisent ces variétés maladives. Paris, 1857; Id., Traité des maladies mentales, Paris, 1860; V. Magnan. Leçons cliniques sur les maladies mentales, Paris, 1891; V. Magnan și P.-M. Legrain, Les Dégénérés. État mental et syndromes épisodiques. Paris, 1895.
  - 10. Noțiunea a fost introdusă de E. Bleuler, Dementia praecox oder
- Gruppe der Schizophrenien, Leipzig-Viena. 1911.

  11. M. Foucault se referă aici, îndeosebi, la cursul deja citat Le Pouvoir psychiatrique. Aluzie la E. Georget, De la folie, Paris, 1820. p. 282, care scria: "Spuneți [...] unui pretins rege că nu este rege și acestu vă va răspunde prin invective".

12. Primul raport al lui J.-E.-D. Esquirol, N.-Ph. Adelon și J.-B.-F. Léveillé a fost publicat aproape integral de E.-J. Georget, Discussion médico-légale sur la folie..., op. cit., pp. 85-86. Cel de-al doilea raport, redactat după trei luni de observații, este tipărit textual, ibid., pp. 86-89.

13. Ch.-Ch.-H. Marc, De la folie..., op. cit., II, pp. 88-115.

14. Cf. ibid., pp. 71-87.

15. Ibid., pp. 110-111, unde se face trimitere la Ch.-Ch.-H. Marc, "Aliéné", în Dictionnaire des sciences médicales, I, Paris, 1812, p. 328.

16. Ch.-Ch.-H. Marc, De la folie..., op. cit., II, p. 82.

- 17. Pledoaria lui Louis-Pierre-Narcisse Fournier este rezumată de E.-J. Georget. Discussion médico-légale sur la folie..., op. cit., pp. 97-99. Vezi in extenso, în Factums ale Bibliotecii naționale a Franței (8 Fm 719), Plaidoyer pour Henriette Cornier, femme Berton, accusée d'assassinat, prononcé à l'audience de la cour d'assises de Paris, le 24 juin 1826, par N. Fournier, avocat stagiaire près de la Cour Royale de Paris. Paris, 1826.
- 18. I. Geoffroy Saint-Hilaire, Histoire générale et particulière des anomalies de l'organisation chez l'homme et les animaux, Paris,

1832-1837, 4 vol.; cf. II. 1832, pp. 174-566. Tratatul poartă subtitlul: Ouvrage comprenant des recherches sur les caractères, la classification, l'influence physiologique et pathologique. les rapports généraux, les lois et les causes des monstruosités, des variétés et vices de conformation, ou Traité de tératologie. Trebuie remarcate, de asemenea, lucrările pregătitoare ale lui E. Geoffroy Saint-Hilaire, Philosophie anatomique (Filozofie anatomică), Paris, 1822 (cap. III, "Des monstruosités humaines"); Id., Considérations générales sur les monstres, comprenant une théorie des phénomènes de la monstruosité, Paris. 1826 (extras din volumul XI al lucrării Dictionnaire classique d'histoire naturelle).

## Cursul din 12 februarie 1975

Instinctul ca grilă de inteligibilitate a crimei fără motiv și ne pedepsită. — Extinderea științei și a puterii psihiatrice pornind de la problematizarea instinctului. — Legea din 1838 și rolul pretins de psihiatrie în siguranța publică. — Psihiatrie și normă administrativă, cerere familială a psihiatriei, constituirea discriminării psihiatricopolitice între indivizi. — Axa voluntarului și involuntarului, a instinctivului și automatismului. — Explozia câmpului simptomatic. — Psihiatria devine știință și tehnică a anormalilor. — Anormalul: un imens domeniu de ingerință.

Am fost cuprins de o teamă care este poate cam obsesivă: în urmă cu câteva zile – aducându-mi aminte de ceea ce vă spusesem în legătură cu soția lui Sélestat, știți care, aceea care își omorâse fiica, îi tăiase piciorul și îl mâncase cu varză – am impresia că v-am spus că a fost condamnată. Vă amintiți? Nu? Am spus că a fost achitată? Nici asta? Nu v-am spus nimic? Dar măcar v-am vorbit de această istorie? În orice caz, dacă v-am spus că a fost condamnată, a fost o greșeală: a fost achitată. Acest lucru i-a schimbat mult destinul (deși nu l-a schimbat cu nimic pe cel al fetiței sale), dar nu schimbă, în fond, ceea ce voiam să vă spun în legătură cu acest caz, în care mi s-a părut importantă încrâncenarea cu care se încerca descoperirea sistemului de interese ce ar fi permis înțelegerea crimei și, eventual, pedepsirea acesteia.

Am avut impresia că v-am spus (ceea ce ar fi o eroare), că a fost condamnată din cauza faptului că era o perioadă de foamete și că femeia era o săracă; astfel că avusese un motiv să-și mănânce fiica, de vreme ce nu avea după ce să bea apă. Acest argument a fost folosit și era cât pe ce să influențeze

hotărârea, dar, în fapt, femeia a fost achitată. Şi a fost achitată datorită unei stări de lucruri prezentate de avocați: în dulap se mai aflau încă provizii și, prin urmare, nu avea o nevoie atât de presantă să-și mănânce fiica; ar fi putut mânca slănină înainte de a-și mânca propria fiică, deci sistemul de interese nu intră în joc. În orice caz, pe baza acestor fapte, a fost (achitată). Dacă am comis o greșeală, vă cer iertare. Acum am stabilit, sau restabilit adevărul.

Să revenim însă la punctul la care aproape ajunsesem ultima dată în legătură cu analiza cazului Henriette Cornier. Aici avem de-a face cu acel gen de monstru discret, palid, pur, mut, a cărui istorie îmi pare că lasă să se întrevadă - pentru prima dată în mod aproape clar și explicit - acea noțiune, ori mai degrabă acel element carc este instinctul. Psihiatria descoperă instinctul, care este însă descoperit și de jurisprudența și de practica penală. Ce este instinctul? Este acel element mixt care poate funcționa în două registre sau, dacă vreți, acel gen de ansamblu care le permite celor două mecanisme să se angre-neze reciproc: mecanismul penal și mecanismul psihiatric; sau, și mai precis, acel mecanism al puterii, care este sistemul penal și care își are propriile atribute științifice, ajunge să se întrepătrundă cu acel mecanism al științei care este psihiatria și care își are, la rândul său, propriile atribute de putere. Aceste două mașinării au ajuns să se determine reciproc, pentru prima dată, într-un mod eficient și care va deveni productiv atât în domeniul penal, cât și în cel al psihiatriei, prin intermediul instinctului, constituit ca element la momentul respectiv. Instinctul permite, de fapt, reducerea la termeni inteligibili a acelei specii de scandal juridic care este crima fără motiv și care ar fi, prin urmare, nepedepsibilă; el permite, pe de altă parte, transformarea pe cale stiințifică a absenței de motiv a unui act într-un mecanism patologic pozitiv. Iată deci care este, după părerea mea, rolul instinctului, această piesă în jocul angajat între știință și putere.

Afacerea Henriette Cornier este, bineînțeles, un caz limită. În primii treizeci și patru de ani ai secolului al XIX-lea, medicina mentală recurge la instinct numai atunci când nu are

încotro. Cu alte cuvinte, în lipsa delirului, în lipsa demenței, în lipsa alienării – care aproape că definesc obiectul specific al psihiatriei –, în absența deci a acestora, medicina mentală a recurs la instinct. De altsel, este de ajuns să observăm în ce moment intervine instinctul în marea arhitectură taxinomică a psihiatriei de la începutul secolului al XIX-lea, pentru a vedea locul extrem de limitat pe care-l ocupă. Instinctul este strict marginalizat în acest edificiu, în care întâlnim o întreagă serie de genuri de nebunie – nebunie continuă, nebunie intermitentă, nebunie totală, nebunie parțială (care nu se referă decât la o anumită zonă a comportamentului). În nebuniile parțiale, există unele care ating inteligența, fără a influența restul comportamentului, sau, din contră, cele care ating restul comportamentului, fără a ataca inteligența. Tocmai înăuntrul acestei ultime categorii aflăm un gen de nebunie care nu afectează comportamentul în general, ci numai un anume tip de comportament. De exemplu: comportamentul ucigaş. Acum apare, în această zonă extrem de bine precizată, nebunia instinctivă, care este, întrucâtva, ultima piatră în edificiul piramidal al taxinomiei. Cred, prin urmare, că instinctul are un rol politic foarte important (vreau să spun că în conflictele, revendicările, în împărțirea şi redistribuirea puterii, la începutul secolului al XIX-lea, problema instinctului, a nebuniei instinctive, este foarte importantă); dar, din punct de vedere epistemologic, este o piesă foarte ambiguă și foarte redusă.

Problema pe care doream s-o rezolv astăzi este următoarea: cum a devenit această piesă marginalizată din punct de vedere epistemologic, această piesă minoră, un element absolut fundamental, care a ajuns să definească, să acopere aproape total câmpul de activitate al psihiatriei? Mai mult chiar, nu numai că acoperă sau, în orice caz, parcurge întregul domeniu, dar instinctual a devenit atât de important, încât extinderea puterii și științei psihiatrice, diversificarea sa, lărgirea tot mai accentuată a granițelor sale, expansiunea aproape fără limite a domeniului său de intervenție, a avut la bază acest element. Astăzi aş vrea să examinez generalizarea puterii și cunoașterii psihiatrice pornind de la problematizarea instinctului.

Aș vrea să replasez această transformare în rațiunile care au generat-o, în elementele sale determinante. Pentru a simplifica lucrurile am putea recurge la următoarea schemă. Transformarea în cauză a avut loc sub presiunea a trei procese, toate referindu-se la introducerea psihiatriei în mecanismele puterii (mecanisme ale puterii care îi sunt exterioare). Primul proces, asupra căruia nu voi insista, constă în faptul că, cel puțin în Franța (în alte țări procesul a fost cam același, dar decalat din punct de vedere cronologic sau determinat de acte legislative oarecum diferite), în jurul anului 1840 psihiatria s-a înscris într-o nouă reglementare administrativă. V-am spus câteva cuvinte despre această nouă reglementare administrativă anul trecut, atunci când vă vorbeam despre constituirea puterii psihiatrice, oarecum în interiorul spațiului clinic<sup>1</sup>. Anul acesta aș vrea să vă vorbesc despre aceeași problemă, dar în afara spațiului respectiv. Noua reglementare administrativă s-a cristalizat în esență prin celebra lege din 18382. Știți că legea în cauză, despre care am spus câte ceva și anul trecut, definește printre altele așa-numita internare din oficiu, adică plasarea unui alienat într-un spital psihiatric la cererea, sau mai degrabă la ordinul administrației, mai precis al prefecturii<sup>3</sup>. Cum reglementează legea din 1838 internarea din oficiu? Pe de o parte, internarea din oficiu trebuie să se facă într-o instituție specializată, adică destinată în primul rând primirii și în al doilea rând vindecării bolnavilor. Legea din 1838 precizează deci caracterul medical al măsurii, de vreme ce se pune problema vindecării, dar și caracterul medical și specializat, de vreme ce reglementează o instituție menită să se ocupe de bolnavii mintali. Prin legea din 1838, psihiatria își află consacrarea ca disciplină medicală, dar și ca disciplină specializată în cadrul ariei practicii medicale. Prin ce procedură are loc internarea din oficiu în astfel de instituții? Printr-o decizie a prefecturii, care este însoțită (fără a fi însă legată în nici un fel de acestea) de certificatele medicale ce preced hotărârea. Pentru că un certificat medical poate constitui, dacă vreți, un fel de introducere pe lângă administrația prefecturii pentru a solicita efectiv internarea. Dar acest lucru nu este necesar; iar, din momentul în

care administrația a decis măsura internării, instituția specializată și medicii respectivi trebuie să redacteze un raport medical privind starea subiectului astfel internat, dar concluziile acestui raport medical nu obligă în nici un fel administrația prefecturii. Putem așadar admite că un individ este închis din ordinul administrației prefecturii. Medicii pot trage concluzia că nu este vorba de alienare, dar internarea din oficiu rămâne în vigoare. Cel de-al treilea caracter conferit internării din oficiu de legea din 1838 este necesitatea motivării măsurii. Textul supune că starea de alienare a individului poate constitui o motivație, dar această alienare trebuie să fie susceptibilă să compromită ordinea și siguranța publică. Observați că rolul medicului, sau mai bine zis influența funcției medicale asupra aparatului administrativ, este definită de legea din 1838 în aceleși timp cu claritate, dar și cu ambiguitate. Legea stabilește rolul psihiatriei, care constă într-o anume tehnică specializată a igienei publice; dar observați că îi obligă pe psihiatri și psihiatria în general să-și pună singuri o problemă, ceea ce nu se întâmplase până acum în economia științifică, tradițională a psihiatriei.

Pe vremuri, când interdicția era marea procedură judiciară în materie de nebunie, problema consta în a stabili dacă subiectul în cauză nu închidea în sine o anume stare, evidentă sau nu, de demență, situație care îl făcea incapabil ca subiect juridic, îl descalifica în calitate de subiect de drept<sup>4</sup>. Nu purta oare cu sine o anumită stare de conștiință sau de inconștiență, de alienare a conștiinței care îi interzice să își mai exercite în continuare drepturile? Din momentul intrării în vigoare a legii din 1838, problema încredințată psihiatrului va fi următoarea: avem de-a face cu un individ capabil să tulbure sau să amenințe ordinea și siguranța publică. Ce are de spus psihiatrul în legătură cu eventualitatea acestui pericol? Prin hotărâre administrativă, problema tulburării ordinii, a dezordinii, a pericolului îi revine psihiatrului. Când primește un bolnav internat din oficiu, el trebuie să se pronunțe în același timp în propriul său domeniu, dar și în cel al dezordinii și pericolului; el trebuie să comenteze raporturile posibile între nebunie și maladie pe de o

parte, respectiv dezordine și pericol, de cealaltă, fără ca, de altfel, concluziile sale să angajeze administrația prefecturii. El nu se va mai pronunța așadar în legătură cu stigmatele incapacității la nivelul conștiinței, ci cu focarele de pericol la nivelul comportamentului. Vedeți, prin urnare, că apare în mod necesar un nou tip de competență din cauza acestui nou rol administrativ sau a acestei noi obligații administrative care încorsetează activitățile psihiatrice. Analiza, investigația, parcelarea psihiatrică tind astfel să se deplaseze de la ce gândește bolnavul, la ceea ce face acesta, de la ce este capabil să înțeleagă la ceea ce este susceptibil să comită, de la ceea ce poate dori el în mod conștient, la ceea ce s-ar putea produce involuntar în comportamentul său. Şi veți vedea că dintr-o dată are loc o întreagă răsturnare a ordinii de priorități. În materie de monomanie, cu acel gen de cazuri singulare, extreme, monstruoase, avem de-a face cu situații de nebunie care, în singularitatea ei, ar putea fi teribil de periculoasă. Iar dacă psihiatrii acordau atâta importanță monomaniei, o făceau pentru a dovedi că, la urma urmei, pot exista cazuri când nebunia devine periculoasă. Or, psihiatrii aveau nevoie de aceasta pentru a-și defini și instala puterea în cadrul sistemelor de reglementare a igienei publice. Acum, însă, nu le mai revine psihiatrilor sarcina de a stabili legătura dintre nebunie și pericol, nu ei vor trebui să scoată în evidență, să demonstreze această legătură. Relația dintre pericol și nebunie este marcată chiar de administrație, de vreme ce administrația plasează un individ în internare din oficiu numai dacă acesta este efectiv periculos, dacă alienarea ori starea maladiei sale presupun un pericol pentru om sau pentru siguranța publică. Nu mai avem nevoie de monomaniaci. Demonstrația politică urmărită în constituirea epistemologică a monomaniei, această necesitate politică, este satisfăcută de administrație dincolo de măsură. Înternații din oficiu sunt considerați în mod automat periculoși. Prin măsura internării din oficiu, administrația a realizat de fapt de la sine acea sinteză între pericol și nebunie, pe care înainte monomania trebuia să o demonstreze la nivel teoretic. Pe cale administrativă este realizată sinteza între pericol și nebunie nu

numai în legătură cu anumite cazuri, cu anumiți subiecți de excepție și monstruoși, ci în legătură cu toți indivizii plasați în internare din oficiu. Monomania ucigașă încetează să mai fie marea problemă politico-juridico-științifică de la începutul secolului, din moment ce dorința de a ucide sau, în orice caz, posibilitatea pericolului, a dezordinii și a morții, va deveni imputabilă întregii populații a unui azil. Toți cei internați în azil sunt purtători virtuali ai acestui pericol de moarte. Și astfel, marele monstru excepțional care a ucis – amintiți-vă de soția lui Sélestat, ca Henriette Cornier, Léger sau Papavoine – este înlocuit ca figură tipică, ca figură de referință, cu micul obsedat. Așadar nu marele monoman ucigaș, ci obsedatul blând, docil, anxios, amabil, cel care, bineînțeles, ar vrea să ucidă; el este însă cel care, știind că va ucide, că ar putea ucide, cere politicos familiei, administrației, psihiatrului, să fie închis pentru a avea în sfârșit fericirea de a nu duce la capăt actul ucigaș.

Astfel, cazului Henriette Comier, de care vă vorbeam ultima dată, i se poate opune un caz comentat de Baillarger în 1847 (cazul în sine datând din 1840 [recte 1839], adică din anii imediat următori adoptării legii din 1838). Este un caz care îi fusese relatat de Gratiolet și care se prezintă astfel<sup>5</sup>: Un agricultor din departamentul Lot, care se numea Glenadel, era stăpânit încă din adolescență (de la vârsta de cincisprezece ani, iar în momentul istoriei respective avea peste patruzeci, deci vreme de aproape douăzeci și cinci de ani) de dorința de a-și ucide mama. Apoi, pentru că mama sa a murit de moarte bună. dorinta de a ucide s-a transferat asupra cumnatei sale. Pentru a scăpa de obsesia macabră, pentru a scăpa de această dorință de a ucide, s-a angajat în armată, unde măcar era scutit de riscul de a-și omorî mama. A avut ocazia de mai multe ori să plece în permisie. Nu a profitat însă de aceste prilejuri pentru a comite crima. Până la urmă a fost lăsat la vatră, dar s-a ferit să se întoarcă acasă. A revenit totuși când a aflat că și cumnata lui a murit, după mama sa. Se pare însă că era urmărit de ghinion: cumnata trăia, fusese o alarmă falsă, și iată-l deci instalat alături de aceasta. De fiecare dată când dorința de a o ucide devenea prea presantă sau prea violentă, individul se lega de pat, folosind multe lanțuri și lacăte. Într-un asemenea moment sau, mă rog, după o oarecare vreme, către 1840, fie el cu acordul familiei, fie familia cu acordul lui, au chemat un portărel, însoțit, cred, de un medic, care se prezintă pentru a lua act de starea lui și pentru a vedea ce este de făcut și dacă poate fi efectiv internat. Se păstrează procesul verbal al vizitei portărelului<sup>6</sup>, care îl pune să-și povestească viața și îl întreabă, printre altele, cum se gândea să-și ucidă cumnata. Deci, subiectul este întrebat "Cum vrei să-ți ucizi cumnata?" Cu ochii în lacrimi, își privește cumnata și răspunde: "În modul cel mai blând cu putință". Este întrebat apoi dacă durerea fratelui și a nepotului său nu l-ar putea împiedica de la acest act. Răspunsul este că, bineînțeles, ar fi dezolat să-și îndurereze fratele și nepoții, dar, oricum, nu va asista la această durere. Pentru că, imediat după crimă, dacă ar ajunge să o comită, ar fi închis și apoi executat, ceea ce își dorește cel mai mult pe lume, căci în spatele dorinței de a ucide se află dorința de a muri. Atunci este întrebat dacă, în locul acestei duble dorințe de a ucide și de a muri, nu ar prefera alte legături mai solide și alte lanțuri mai grele, iar individul răspunde plin de recunoștință: "Ce plăcere mi-ati face!8"

Cred că acest caz este interesant. Şi nu fiindcă avem pentru prima dată în literatura psihiatrică ceea ce voi numi un monoman plin de respect<sup>9</sup>. Esquirol menționase deja un număr de cazuri similare<sup>10</sup>. Dar această analiză are o valoare deosebită. Pe de o parte, datorită concluziilor teoretice, psihiatrice pe care le trage Baillarger și asupra cărora voi reveni imediat; dar și pentru că este un caz perfect din punct de vedere științific, moral și juridic. Cazul nu este tulburat de nici o crimă reală. Bolnavul este perfect conștient de starea sa; el știe cu exactitate ce s-a întâmplat; el măsoară intensitatea dorinței, a pulsiunilor, a instinctului său; le știe prea bine caracterul irezistibil; și cere chiar el să fie pus în lanțuri și eventual internat. El joacă perfect rolul bolnavului conștient de boala sa și acceptă să fie pus la dispoziția aparatului juridic, administrativ și psihiatric. Pe de altă parte se află familia, care la rândul său este bună, pură.

Față de dorința bolnavului, ea recunoaște caracterul irezistibil al acestui impuls și îl pune în lanțuri. Apoi, ca o familie respectabilă, ascultă de recomandările administrației, simțind că există un pericol, cheamă un portărel pentru a constata, cu forme în regulă, starea bolnavului. Cât despre portărel, cred, deși nu sunt foarte sigur, că și el este un portărel conștiincios, care vine însoțit de un medic, pentru a întocmi un dosar de internare din oficiu sau de internare voluntară (în acest caz este, fără îndoială, internare voluntară) în cel mai apropiat azil psihiatric. Avem deci o colaborare perfectă medicină-justiție-familie-bolnav. Un bolnav înțelegător, o familie plină de grijă, un portărel vigilent, un medic stăpân pe meserie: toate acestea înconjoară, încercuiesc, înlănțuie, captează faimoasa dorință de a ucide și de a fi ucis, care apare în stare nudă, ca voință ambiguă de moarte sau dublă dorință de moarte. Fiind un pericol pentru el însuși, bolnavul este un pericol pentru ceilalți, iar în jurul acestui mic fragment negru, absolut, pur, dar perfect vizibil ca pericol, s-a adunat toată lumea. Ne aflăm, dacă vreți, în plină sacralitate a psihiatriei. În centru se află instinctul morții, gol, abia născut. Alături de el, bolnavul care l-a purtat în sine şi care i-a dat viață; de cealaltă parte, femeia interzisă, care este obiectul instinctului; şi apoi, în spatele lor, boul justiției şi măgarul psihiatric. E chiar momentul nașterii, al nașterii pruncului sfânt, instinctul morții care este pe cale să devină obiectul primordial şi fundamental al religiei psihiatrice. Şi când spun "instinctul morții", se înțelege că nu vreau să numesc aici ceva de genul premoniției vreunei noțiuni freudiene<sup>1</sup>. Vreau să spun pur și simplu că aici apare, în toată claritatea, obiectul privilegiat al psihiatriei: instinctul, acel instinct care este purtător al formei celei mai pure și celei mai absolute de pericol, moartea – moartea bolnavului și moartea celor ce-l înconjoară –, un pericol care cere intervenția conjugată a administrației și a psihiatriei. Aici, acest gen de figură a instinctului purtător de moarte cred că se plasează un foarte important episod al istoriei psihiatriei. Voi încerca să vă explic de ce și cum, după părerea mea, este vorba de a doua naștere sau de adevărata naștere a psihiatriei, după acel episod de proto-psihiatrie care era, de fapt, teoria sau medicina alienării mentale. Iată deci ce voiam să vă spun în legătură cu acest prim proces, care va duce la generalizarea elementului numit instinct și la generalizarea puterii și cunoașterii psihiatrice: înscrierea psihiatriei într-un nou regim administrativ.

În al doilea rând, celălalt proces care explică această generalizare este reorganizarea cererii familiale. Și aici trebuie să ne referim la legea din 1838. Prin legea respectivă, raporturile familiei cu autoritățile psihiatrice și judiciare își schimbă natura și regulile. Pentru a obține o internare nu mai este nevoie de familie; aceasta nu mai are la dispoziție cele două mijloace de până acum sau, în orice caz, nu le mai poate folosi în același mod. Înainte existau două căi de urmat: una rapidă, fulgerătoare, dar îndoielnică din punct de vedere juridic, era internarea pe loc pe baza autorității paterne; cealaltă era procedura greoaie și complexă a punerii sub interdicție, care cerea întrunirea unui consiliu de familie, după care urma o lentă procedură judiciară, la capătul căreia subiectul putea fi internat din dispoziția unui tribunal special. În baza legii din 1838, anturajul imediat al bolnavului poate cere ceea ce se numește internarea voluntară (internarea voluntară nu înseamnă, bineînțeles, internarea dorită chiar de bolnav, ci internarea dorită de anturaj în numele lui). Există deci posibilitatea ca anturajul imediat, adică familia apropiată să ceară internarea, cu condiția să obțină înainte, ca piesă justificativă, un certificat medical (în timp ce prefectul nu are nevoie de acest act, familia nu poate obține internarea voluntară decât pe baza unui certificat medical). După internare, este necesar ca medicul instituției respective să obțină aprobarea prefectului și pe de altă parte să formuleze o confirmare a certificatului prezentat în momentul internării. Familia devine astfel legată direct de știința și puterea medicală, cu un recurs minim la administrația judiciară sau la administrație pur și simplu. Ea trebuie să ceară medicului atât piesele necesare motivării internării, cât și confirmarea ulterioară a valabilității acestei internări. Prin aceasta, cererea familială față de psihiatrie se va modifica. Forma va fi cu totul alta. Din acest moment nu familia în sens larg (grupul constituit în consiliu de familie),

ci anturajul apropiat va cere direct medicului nu stabilirea incapacității juridice a bolnavului, ci definirea pericolului pe care-l prezintă acesta pentru familie. În al doilea rând, această cerere, modificată în formă, va avea și un nou conținut. Pentru că, de acum, tocmai pericolul pe care nebunul îl reprezintă în interiorul familiei sale, adică relațiile intrafamiliale, vor constitui punctul de concentrare al cunoașterii, diagnosticului, prognozei psihiatrice. Psihiatria nu va mai fi chemată să determine starea de conștiență, de liberă voință a bolnavului, așa cum se cerea în cazul interdicției. Psihiatria va trebui să analizeze o întreagă serie de comportamente, de tulburări, dezordini, amenințări și pericole care sunt de domeniul conduitei și nu de cel al delirului, dementei sau alienării mentale. Din acest moment relațiile dintre părinți și copii, dintre frate și soră, dintre soț și soție vor deveni, în perturbările lor interne, domeniul de investigație, punctul de decizie, locul de intervenție al psihiatriei. Astfel, psihiatrul devine agentul pericolelor intrafamiliale în manifestările cele mai cotidiene ale acestora. El devine medicul familiei în ambele sensuri ale cuvântului: este medicul cerut de familie, învestit ca medic prin voința familiei, dar este și doctorul care trebuie să trateze ceva se se petrece în interiorul familiei. Este un doctor care trebuie să preia din punct de vedere medical tulburările, dificultățile etc., ce pot apărea chiar pe scena familiei. Psihiatria se înscrie deci ca tehnică de corecție, dar și de restituire a ceea ce am putea numi justiția imanentă în sânul familiei.

Cred că textul care caracterizează cel mai bine această foarte importantă mutație în raportul psihiatrie-familie este cel al lui Ulysse Trélat, din 1861, care se numește Nebunia lucidă<sup>12</sup>. Cartea începe aproape cu rândurile pe care vi le voi citi. Se poate vedea clar că psihiatrul nu se ocupă de bolnavul ca atare, nici de familie la modul absolut, ci de toate efectele perturbatorii pe care bolnavul le poate induce familiei. Psihiatrul intervine ca medic al relațiilor bolnav-familie. Ce descoperim studiind cazurile de alienare? se întreabă Ulysse Trélat. Examinându-i pe alienați nu încercăm să aflăm în ce constă alienarea, și nici măcar simptomele acesteia. Și atunci,

ce descoperim? Descoperim "infinitele torturi impuse de ființe atinse de un rău uneori incurabil [recte: indestructibil] unor naturi excelente, vioaie, productive". "Naturile excelente, vioaie, productive" sunt restul familiei, confruntate cu "ființe atinse de un rău uneori incurabil [recte: indestructibil]". Bolnavul mental — spune Trélat — este "violent, distrugător, injurios, agresor". Bolnavul mental "ucide tot ce e bun"<sup>13</sup>. În încheierea prefeței cărții, Trélat notează: "Am scris-o nu din ură față de alienați, ci în apărarea familiilor<sup>14</sup>."

Începând din momentul în care are loc această mutație în raporturile psihiatrie-familie, își face apariția un întreg nou domeniu de studiu. Dacă în fața monomanului ucigaș se situa obsedatul lui Baillarger, de care vă vorbeam mai devreme, îi putem face loc ca personaj nou și ca nou domeniu de studiu întruchipat în acest personaj celui pe care îl vom numi, în linii mari, perversul. Obsedatul și perversul sunt cele două personaje inedite la mijlocul secolului al XIX-lea. Iată o descriere care datează din anul 1864. Îi aparține lui Legrand du Saulle și a apărut într-o carte intitulată Nebunia în fața tribunalelor. Nu susțin că este primul personaj de acest tip din psihiatrie, câtuși de puțin, dar este foarte tipic pentru noul personaj analizat psihiatric către mijlocul secolului al XVIII-lea [recte: al XIX-lea]. Este vorba de un anume Claude C. "născut din părinți onorabili", dar care dovedește foarte de timpuriu "o nesupunere extraordinară": "Spărgea și distrugea cu un fel de plăcere tot ce-i cădea în mână; îi lovea pe copiii de aceeași vârstă, atunci când se credea mai puternic; dacă punea mâna pe o pasăre sau o pisică, părea să-i facă plăcere să le provoace suferință, să le tortureze. Pe măsură ce crestea, devenea tot mai rău; nu se temea nici de tatăl, nici de mama sa, iar față de aceasta din urmă nutrea o aversiune foarte marcată, cu toate că ea se purta foarte bine cu el; o înjura și o lovea de fiecare dată când i se făceau observații. Nu-l iubea mai mult nici pe fratele său mai mare, care era atât de bun, pe cât de rău era celălalt. Când era lăsat singur nu se gândea la altceva decât la ce isprăvi să mai facă. stricând o mobilă folositoare sau furând lucruri pe care le credea de valoare: de câteva ori a încercat să dea foc casei. La

vârsta de cinci ani a devenit spaima copiilor din vecini, cărora le făcea toate relele cu putință de îndată ce credea că nu-l vede vreun adult (...) Întrucât împotriva lui au fost formulate mai multe plângeri [avea cinci ani – nu-i așa? M.F.] domnul prefect a dispus internarea lui într-un ospiciu de alienați, unde am putut observa, spune domnul Bottex, comportamentul său timp de cinci ani. Cum aici era supravegheat îndeaproape și reținut de teamă, nu prea a avut prilejul să facă rău, dar nimic nu i-a putut schimba natura ipocrită și perversă. Mângâieri, încurajări, amenințări, pedepse, toate acestea au fost folosite fără succes: abia a reuşit să învețe câteva rugăciuni. Nu a reușit să învețe să citească, deși i s-au predat lecții timp de câțiva ani. Ieșit de un an din ospiciu [copilul are deci unsprezece ani în momentul relatării; M.F.], știm că s-a făcut și mai rău, și mai periculos, pentru că a devenit mai puternic și nu se mai teme de nimeni. Astfel, își lovește mama tot timpul și amenință că o omoară. Un frate mai mic îi este victimă permanentă. Zilele trecute, un olog nenorocit care cerșea, târându-se cu căruciorul său, a ajuns la poarta părinților lui Claude, care erau plecați de acasă: băiatul l-a răsturnat pe bietul amărât, l-a lovit și a fugit după ce i-a făcut țăndări căruciorul! [...] Vom fi obligați să-l internăm într-o casă de corecție; mai târziu, fărădelegile lui îl vor face probabil să-și petreacă restul vieții în închisoare, dacă nu cumva îl vor conduce până la urmă [...] la eșafod! 15"

Acest caz mi se pare interesant prin el însuşi, dar şi, dacă vreți, prin modul în care este analizat şi descris. Evident, poate fi comparat cu alte observații de același tip sau aproape asemănătoare. Mă gândesc, desigur, la observațiile și la rapoartele redactate cu privire la Pierre Rivière<sup>16</sup>. În afacerea Pierre Rivière veți găsi multe elemente care figurează în raportul de mai sus: uciderea păsărilor, răutăți față de frații și surorile mai mici, absența dragostei față de mamă etc. Dar la Pierre Riviére toate aceste elemente funcționau și ca semne perfect ambigue, de vreme ce le vedeam desfășurându-se pentru a marca răutatea incurabilă a unui caracter (și, prin urmare, culpabilitatea lui Riviére sau faptul că crima îi era imputabilă), ori, dimpotrivă. fără ca nimic să se fi schimbat, le vedeam figurând în unele

rapoarte medicale ca prodrom al nebuniei și, deci, ca probă cum că nu i se putea imputa lui Rivière crima comisă. Oricum, aceleasi elemente erau subordonate unor objective diferite: fie anunțau crima, fie constituiau un preludiu al nebuniei. În orice caz, ele în sine nu însemnau nimic. Or, aici vedeți că avem de-a face cu dosarul unui băiat care, de la vârsta de cinci ani, a petrecut alți cinci (deci de la cinci la zece ani) într-un azil psihiatric. Şi asta pentru ce? Tocmai din cauza acestor elemente, extrase fie din raportul privind o mare nebunie demențială, fie din cel privitor la o mare crimă. Privite ca forme de răutate, perversitate, diverse tulburări, dezordine înăuntrul familiei, funcționează exact ca simptome ale unei stări patologice care necesită internarea. Luate ca atare, constituie un motiv de intervenție. Toate aceste elemente care, tratate din punct de vedere criminal, penal sau patologic, dar prin intermediul unei nebunii interioare, au devenit elemente medicale cu drepturi depline, într-o manieră autohtonă, încă de la originea lor. Din primul moment în care ești rău, aparții virtual domeniului medical: acesta este, după părerea mea, primul punct de interes al analizei în cauză.

Cel de-al doilea este că psihiatrul intervine într-un fel de poziție subordonată în comparație cu alte instanțe de control: față de familie, față de vecini, față de casa de corecție. Psihiatrul se insinuează oarecum printre diferite elemente disciplinare. Fără îndoială, intervenția medicului și măsurile pe care le va lua acesta își au specificul lor. Ce definește însă, ce caracterizează în fond toate aceste elemente care au pătruns cu drepturi depline și de la origine în domeniul medical, asumate de medic, devenite ținta intervenției sale? Este vorba de câmpul disciplinar definit de familie, școală, anturaj, casă de corecție. Toate acestea au devenit obiect al intervenției medicale. Psihiatria dublează deci aceste instanțe, le traversează, le transpune, le patologizează; sau, măcar, tratează din punct de vedere patologic ceea ce am putea numi resturile instanțelor disciplinare.

Al treilea punct de interes al textului pe care vi l-am citit este că relațiile intrafamiliale și în special relațiile de dragoste, ori mai degrabă lacunele acestora, constituie nervura esențială a observatiei. Dacă vă mai aduceti aminte câteva dintre marile observații ale alieniștilor epocii precedente, observațiile lui Esquirol și ale contemporanilor săi, se face foarte des referire la relațiile dintre bolnav și familie. Se vorbește chiar foarte des despre relațiile dintre un bolnav criminal și familia sa. Dar aceste relații sunt totdeauna evocate pentru a dovedi, când sunt armonioase, că pacientul e nebun. Cea mai bună dovadă că Henriette Cornier este nebună este că avea relații bune cu familia sa. Ceea ce dovedește, în cazul unui pacient al lui Esquirol, că obsesia de a-și ucide soția este o boală, e tocmai faptul că subiectul care are o astfel de obsesie este un soț perfect. Deci prezența sentimentelor intrafamiliale indică nebunia numai dacă acestea sunt pozitive. Or, de această dată avem de-a face cu patologizarea relațiilor câmpului intrafamilial. De unde pornește această patologizare? Tocmai de la absența sentimentelor pozitive. A nu-ți iubi mama, a-ți chinui fratele mai mic, a-ți lovi fratele mai mare, toate acestea constituie acum, în ele însele, elemente patologice. În loc să indice nebunia prin caracterul lor pozitiv, relațiile intrafamiliale constituie acum elemente patologice din cauza propriilor lacune

V-am dat acest caz drept exemplu. Există însă la Esquirol o observație similară, dar nu vreau să localizez acum cu exactitate formarea noului câmp de intervenție psihiatrică. Aș vrea numai să-l caracterizez în acel gen de ceață a observațiilor din epoca respectivă. Altfel spus, începe să se constituie o patologie a resentimentelor familiale. Vă voi da un alt exemplu al acestor sentimente negative. În cartea lui Trèlat de care vă vorbeam mai devreme, *Nebunia lucidă*, avem un foarte bun exemplu de apariție, chiar sub ochii psihiatrului, a unui resentiment familial, care face oarecum o breșă în țesătura normală și reglementată a bunelor sentimente familiale și intervine ca o

erupție patologică. Este un schimb disproporționat între iubire și josnicie. Avem un exemplu în care "virtutea tinerei femei sacrificate ar fi demnă de un scop mai înalt [...] Așa cum se întâmplă adesea, logodnica nu a putut observa decât statura elegantă a celui căruia îi va purta numele și titlul, dar i se ascunseseră infirmitatea lui de spirit și ticăloșia obiceiurilor sale. Nici nu trecuseră opt zile [de la căsătorie; M.F.], că proaspăta soție, la fel de fragedă și spirituală pe cât de tânără, a descoperit că domnul conte [tânărul sot; M.F.] își petrecea toate diminețile făcând cu mare grijă cocoloașe din excrementele sale, pe care le alinia, în ordinea mărimii, pe marmura șemineului, în fața pendulei. Bietei copile i s-au spulberat toate visele<sup>17</sup>". Evident, vă pufnește râsul, dar cred că este unul dintre nenumăratele exemple în care absența sentimentelor intrafamiliale, schimbul disproporționat al comportamentului pozitiv contra relelor obiceiuri, apar ca purtătoare de valori patologice, fără nici o legătură cu tabloul nosografic al marilor cazuri de nebunie repertoriate de specialistii epocii precedente.

Al treilea proces de generalizare este apariția unei solicitări politice față de psihiatrie. Primul era interdependența psihiatrie-reglementare administrativă; al doilea, noua formă a solicitării familiale în fața psihiatriei (familia în calitate de consumator de psihiatrie). În fond, primele două (celelalte procese pe care am încercat să le reperez, unul care se situează de partea administrației, și cel care se plasează de partea familiei) constituiau mai mult deplasări, transformări ale unor relații de ja existente. Cred că solicitarea politică formulată față de psihiatrie este nouă și se plasează, din punct de vedere cronologic, ceva mai târziu. Primele două (solicitări) pot fi reperate în jurul anilor 1840-1850. În schimb, solicitarea politică a psihiatriei se va produce între 1850 și 1870-75. Ce înseamnă această solicitare? Cred că putem spune că i s-a cerut psihiatriei să furnizeze ceva ce poate fi numit un element discriminatoriu, un discriminant psihiatrico-politic între indivizi sau un discriminant psihiatric cu efect politic între

indivizi, între grupuri, între ideologii și chiar între procesele istorice.

Cu titlu de ipoteză, voi spune cele ce urmează. După Revoluția engleză din secolul al XVII-lea, am asistat nu la construirea integrală, dar în orice caz la reluarea și reformularea unei întregi teorii juridico-politice a suveranității, a contractului pe care se bazează suveranitatea, a raporturilor între voința generală și instanțele reprezentative. Fie că este vorba de Hobbes, Locke și mai apoi de toți teoreticienii francezi, putem spune că a existat un anume tip de discurs juridico-politic, iar unul dintre rolurile acestuia (nu singurul, fără îndoială) a fost tocmai să instituie ceea ce aș numi un discriminant formal și teoretic care să permită deosebirea dintre regimurile politice bune și cele rele. Aceste teorii juridico-politice au fost elaborate în același scop, dar au fost folosite ca atare de-a lungul întregului secol al XVIII-lea, ca principiu de descifrare a guvernărilor trecute și îndepărtate: Care sunt regimurile bune? Care sunt regimurile valabile? Care sunt cele ce pot fi recunoscute în istorie și în care ne putem recunoaște? În același timp, teoriile respective constituiau un principiu de critică, de calificare sau de descalificare a regimurilor actuale. Astfel, teoria contractului sau teoria suveranității au putut servi, de-a lungul întregului secol al XVIII-lea francez, drept fir conducător al unei critici reale a regimului politic din partea contemporanilor. Acestea, după Revoluția engleză din secolul al XVII-lea. 18

După Revoluția franceză, o sută de ani mai târziu, am impresia că discriminantul politic al trecutului și actualității a fost nu atât analiza juridico-politică a regimurilor și statelor, cât istoria însăși. Adică la întrebarea: Ce parte a Revoluției ar trebui salvată? Sau: Ce ar putea fi pus în valoare din vechiul Regim? Ori: Cum putem recunoaște, din tot ce se întâmplă, ce poate fi validat și ce trebuie dat la o parte? Tuturor acestor întrebări li s-a propus, cel puțin teoretic, ca element discriminant, istoria. Când Edgar Quinet scrie istoria stării a treia sau când Jules Michelet se ocupă de istoria poporului, ei încearcă să descopere, prin intermediul istoriilor respective, un fel de fir conducător care să permită descifrarea trecutului și a prezen-

tului, un fir roșu care să permită descalificarea, îndepărtarea, renegarea juridică sau invalidarea istorică a unor evenimente, personaje, procese, dar și recalificarea altora<sup>19</sup>. Istoria funcționează, așadar, ca discriminant politic al trecutului și prezentului<sup>20</sup>.

După cel de-al treilea mare val revoluționar care a zguduit Europa între 1848 și 1870-1871 – acel val de revoluții republicane, democratice, naționaliste și uneori socialiste –, cred că s-a încercat folosirea și punerea în funcțiune ca discriminant a psihiatriei și, la modul general, al psihologiei; un discriminant care este, evident - în comparație cu celelalte două: cel juridico-politic și cel istoric - mult mai slab din punct de vedere teoretic, dar care cel puțin prezintă avantajul de a fi dublat de un instrument efectiv de sancțiune și excludere, atâta vreme cât medicina ca putere și spitalul psihiatric ca instituție sunt prezente la datorie pentru a sancționa efectiv această operațiune de discriminare. Faptul că psihiatria a fost chemată să joace acest rol a devenit evident în Franța după 1870, iar în Italia chiar ceva mai înainte.<sup>21</sup> Problema lui Lombroso era pur și simplu aceasta: mișcările care au început în Italia în prima jumătate a secolului al XIX-lea și care au fost continuate de Garibaldi, Lombroso le vede evoluând sau deviind spre socialism ori anarhism. În mijlocul acestor mişcări, cum să-i disociezi pe cei care ar trebui validați de cei care, dimpotrivă, ar trebui criticați, excluși și sancționați? Oare primele miscări pentru independența Italiei, sau pentru reunificarea țării, sau împotriva clerului italian legitimează mișcările socialiste și deja anarhiste care încep să se nască în vremea lui Lombroso sau, dimpotrivă, aceste mișcări mai recente le compromit pe cele dinainte? Cum să te descurci în această încâlceală de agitații și de procese politice? Lombroso, care era republican, anticlerical, pozitivist, naționalist, încerca evident să stabilească discontinuitatea între mișcările pe care le recunoștea și în care se recunoștea și care, după părerea lui, fuseseră validate efectiv în cursul istoriei și cele cu care era contemporan, pe care le detesta și trebuia să le descalifice. Dacă s-ar putea dovedi că miscările actuale sunt opera unor oameni care aparțin unei

clase deviante din punct de vedere biologic, anatomic, psihologic, psihiatric, am putea avea un principiu de discriminare. Iar stiința biologică, anatomică, psihologică, psihiatrică ne va permite să recunoaștem pe loc, într-o mișcare politică, ce anume poate fi efectiv validat și ce poate fi descalificat. Iată ce spunea Lombroso în aplicațiile sale de antropologie: se pare că antropologia ne oferă mijloacele de a diferenția adevărata revoluție, totdeauna fecundă și utilă, de răscoală, de rebeliune, care sunt totdeauna sterile. Marii revolutionari - continua Lombroso - ca Paoli, Mazßzini, Garibaldi, Gambetta, Charlotte Corday și Karl Marx, toți aceștia erau aproape sfinți și genii și, de altfel, aveau o fizionomie extraordinar de armonioasă. <sup>22</sup> În schimb, privind fotografiile celor patruzeci și unu de anarhiști din Paris, se remarcă faptul că 31 la sută dintre aceștia aveau stigmate fizice grave. La fel, din o sută de anarhiști arestați la Torino, 34 la sută nu aveau trăsăturile armonioase ale unei Charlotte Corday sau ale unui Karl Marx (ceea ce constituie într-adevăr un semnal că mișcarea politică pe care o reprezintă aceștia este descalificabilă din punct de vedere istoric și politic, din moment ce psihologic și psihiatric a fost deja descalificată)<sup>23</sup>. Pe baza acestui model al discriminării politice și în același mod va fi folosită psihiatria în Franța de după 1871 și până la sfârșitul secolului.

Aici aș vrea să vă citez o observație pe care o consider corolarul și continuarea obsedatului, identificat de Baillarger și a micului pervers, văzut de Legrand du Saulle, cele două tipuri despre care v-am vorbit. Observația a fost făcută de data aceasta de Laborde și se referă la un fost comunard executat în 1871. Iată portretul psihiatric pe care i-l schițează: "R. era o poamă uscată în toată accepțiunea cuvântului, nu pentru că nu-l ajuta mintea, departe de asta, dar avea totdeauna tendința de a-și pune în valoare aptitudinile în întreprinderi ratate, inutile sau nesănătoase. Astfel, după ce a încercat fără succes să intre la Politehnică și apoi la Școala Centrală, s-a orientat în ultimul moment spre studiile medicale, dar va eșua iarăși, devenind un amator, un dezorientat care are nevoie de aparențele unui scop serios pentru a se acoperi. Dacă a dat dovadă de fapt de

preocupare în aceste studii, a fost numai spre a descoperi învățăminte ce i se potriveau, favorabile doctrinelor atee și materialiste de care făcea paradă cu nerușinare și cinism și pe care le asocia în politică celui mai excesiv sistem socialist și revoluționar. Urzea comploturi, constituia sau se înscria în societăți secrete, frecventa reuniuni publice și cluburi, unde își expunea într-un limbaj pigmentat de violență și cinism teoriile subversive prin care nega tot ce e respectabil în familie și societate, bântuia tot timpul împreună cu acoliți de teapa lui stabilimente rău famate unde se discuta politică *inter pocula* [poate sunt oameni care știu latină, eu habar n-am ce vrea să spună inter pocula; M.F.], un soi de pseudo-academii de ateism, de socialism de proastă calitate, de revoluționarism excesiv, pe scurt locuri ale celui mai profund desfrâu în materie de simțuri și inteligență; în sfârșit, pentru popularizarea doctrinelor sale nerușinate colabora la câteva fițuici efemere care, abia apărute, erau supuse sancțiunii și stigmatului justiției. Iată preocupările și, putem spune, întreaga existență a lui R. Este de înțeles că, în aceste condiții, a avut deseori probleme cu poliția. Mai mult chiar, se expunea urmăririlor acesteia [...] Într-o zi, la o reuniune privată unde participau persoane dintre cele mai onorabile și respectabile, în special tinere domnișoare cu mamele lor [...] a strigat, spre zăpăceala generală, "Trăiască revoluția, jos preoții!" Astfel de ieșire la un om ca acesta nu este lipsită de importanță. [...] Tendințele impulsive au găsit în evenimentele recente [Comuna din Paris; M.F.] o ocazie dintre cele mai favorabile pentru realizarea și libera lor dezvoltare. A sosit în sfârșit și ziua atât de așteptată când i-a fost dat să înfăptuiască obiectivul sinistrelor sale aspirații: să pună mâna pe puterea absolută, discreționară de a aresta, de a rechiziționa, de a dispune de viața celorlalți. S-a folosit din plin de ea; pofta fiind puternică, satisfacția trebuie să fi fost pe măsură [...] Predat din întâmplare, se spune că în fața morții a avut curajul să-și afirme opiniile. Aceasta oare nu din cauză că nu mai avea încotro? R., după cum am spus [deja] avea numai douăzeci și șase de ani, dar trăsăturile sale obosite, fața palidă și puternic ridată purtau amprenta unei bătrâneți premature, privirea îi era

lipsită de franchețe, ceea ce se datora parțial, poate, unei miopii pronunțate. În realitate, expresia generală și obișnuită a fizionomiei sale avea o oarecare duritate, ceva fioros și o extremă aroganță, nările răsfrânte și larg deschise respirau senzualitatea, ca și buzele groase, acoperite parțial de o barbă lungă și stufoasă, neagră, cu reflexe sălbatice. Râsul îi era sarcastic, rostirea scurtă și imperativă, mania sa de a-i teroriza pe ceilalți îl determina să-și îngroașe timbrul vocii pentru a o face mai sonoră și impunătoare<sup>24</sup>."

Cred că în fața unui text ca acesta, revenim (textul are peste o sută de ani) la nivelul discursiv al expertizelor psihiatrice pe care vi le citeam la început, în cadrul primei ședințe. Acest tip de descriere, acest tip de analiză, acest tip de descalificare a fost reluat în sarcină de psihiatrie. În orice caz, mi se pare că între 1840 și 1870-1875 observăm constituindu-se trei niveluri referențiale pentru psihiatrie: un referențial administrativ, care face ca nebunia să apară nu pe un fond de adevăr comun, ci pe fondul unei ordini restrictive; un referențial familial, care contribuie la decuparea nebuniei pe un fond de sentimente, de afecte și de relații obligatorii; un referențial politic, care contribuie la izolarea nebuniei pe un fond de stabilitate și de imobilitate socială. De aici decurg o serie de consecințe și în special acele generalizări de care vă vorbeam mai devreme.

În primul rând, este vorba de o economie cu totul nouă a raporturilor nebunie-instinct. Cu Henriette Cornier, cu monomania ucigașă teoretizată de Esquirol și de alieniști ne aflăm așadar la un fel de zonă de frontieră, constituită de paradoxul unui gen de "delir al instinctului", cum îl numeau ei, de "instinct irezistibil". Or, tocmai această zonă de frontieră – corelativ cu cele trei procese de care vă vorbeam – va câștiga teren, va canceriza încetul cu încetul întregul domeniu al patologiei mentale. Avem mai întâi noțiunea de "nebunie morală" pe care o întâlnim la Prichard, sau "nebunia lucidă" de care vorbește Trélat. Numai că pentru moment, acestea nu sunt decât câștiguri marginale, care nu rezolvă în nici un fel problemele puse de nebunia sanguinară. Începând cu anii 1845-1850, asistăm la o schimbare în psihiatrie, sau la o dublă

schimbare, care înregistrează, în felul său, noua funcționare a puterii psihiatrice pe care am încercat s-o delimitez.

Mai întâi, se va renunța la acea noțiune stranie, dar de care alienații făcuseră atâta caz, de "nebunie parțială", acel gen de nebunie care nu ar atinge decât o zonă a personalității, care nu se situează decât într-un cotlon al conștiinței, care nu ar afecta decât un mic element al comportamentului, care nu ar comunica prin nimic cu restul edificiului psihologic sau al personalității individului. De acum încolo, vom avea în teoria psihiatrică un imens efort de reunificare a domeniului nebuniei și pentru a demonstra că, chiar și atunci când nebunia nu se manifestă decât printr-un simptom foarte rar, foarte special, foarte discontinuu și chiar foarte bizar, oricât de localizat ar fi acest simptom, maladia mentală nu apare niciodată decât la un individ care este, ca individ, profund și integral nebun. Este necesar ca subiectul însuși să fie nebun pentru ca simptomul să poată apărea, oricât de rar și de particular ar fi. Deci nu există nebunie parțială, ci simptome regionale ale unei nebunii, care este fundamentală, adesea neaparentă, dar afectând totdeauna subiectul în întregimea lui.

Cu această reunificare, cu acest gen de înrădăcinare unitară a nebuniei, apare o a doua schimbare: reunificarea nu se mai produce la nivelul acelei conștiințe, sau al acelei aprehensiuni față de adevăr care constituia pentru alieniști nucleul principal al nebuniei. De acum, reunificarea nebuniei prin simptomele sale, chiar cele mai particulare și regionale, se va face la nivelul unui anumit joc între voluntar și involuntar. Nebunul este individul la care delimitarea, jocul, ierarhia voluntarului și a involuntarului sunt perturbate. Drept care, axa de interogație a psihiatriei nu va mai fi definită prin formele logice ale gândirii, ci prin modurile specifice de spontaneitate ale comportamentului, sau, cel puțin, acest ax, al spontaneității comportamentului, axa voluntarului și involuntarului în comportament, care va deveni prioritară. Iar această răsturnare completă a organizării epistemologice este formulată cel mai clar, după părerea mea, de Baillarger, într-un articol din 1845 și în altul din 1847, în care acesta caracterizează nebunul ca pe cineva aflat ca într-o

stare de vis. Dar pentru nebun, visul nu este o stare în care adevărul este înșelător, ci o stare în care el nu este stăpân pe propria-i voință; este o stare unde totul este traversat de procese involuntare. Ca focar al proceselor involuntare, visul este un fel de model al oricărei maladii mentale. Iată o a doua idee fundamentală a lui Baillarger: toate celelalte fenomene ale nebuniei se vor desfășura pomind de la această perturbare în ordinea și organizarea voluntarului și involuntarului. Îndeosebi halucinațiile, delirurile acute, superstițiile, tot ceea ce altădată constituia - pentru psihiatrii din secolul al XVIII-lea, dar și pentru alieniștii de la începutul secolului al XIX-lea - elementul esential, fundamental al nebuniei, toate acestea vor trece pe planul doi, la un nivel secundar. Halucinațiile, delirurile acute, mania, ideea fixă, dorința maniacală, toate acestea sunt rezultatul exercițiului involuntar al facultăților, dominând exercițiul voluntar în urma unui accident morbid al creierului. Acesta este ceea ce numim "principiul lui Baillarger"26. Este de ajuns să reamintim ceea ce constituia marea preocupare și marea dificultate a alieniștilor perioadei precedente: cum se poate vorbi de nebunie, chiar atunci când nu există nici măcar o bănuială de delir. Vedeți deci că lucrurile sunt complet inversate. Nu se mai pretinde descoperirea în manifestarea instinctivă a micului element de delir care să permită încadrarea acestuia în nebunie. Ceea ce se cere este determinarea, pe fondul oricărui delir, a micii perturbări a voluntarului și involuntarului, care să permită înțelegerea constituirii delirului. Principiul lui Baillarger - cu preeminența problemei voluntarității, a spontaneității, a automatismului, cu afirmația că simptomele maladiei mentale, chiar dacă sunt localizate, afectează subiectul în totalitatea sa - este principiul fondator al celei de-a doua psihiatrii. Acesta este momentul - în anii 1845-1847 - când psihiatrii preiau rolul alieniştilor. Esquirol este ultimul alienist, pentru că este ultimul care pune problema nebuniei, adică a raportului cu adevărul. Baillarger este primul psihiatru din Franța (în Germania îl găsim pe Griesinger, aproximativ în aceeași perioadă<sup>27</sup>), pentru că el pune cel dintâi problema voluntarului și involuntarului, a elementului instinc-

tiv și a automatismului în centrul proceselor maladiilor mentale.

Cu această nouă organizare moleculară a psihiatriei, cu acest nou nucleu al psihiatriei asistăm la o mare expansiune epistemologică a psihiatriei, care se desfășoară pe două direcții. Pe de o parte, deschiderea unui nou câmp simptomatologic: psihiatria va putea determina simptomele sau va putea scoate în evidență ca simptome ale maladiei un întreg ansamblu de fenomene care nu aveau până acum statut în ordinea maladiei mentale. Ceea ce în medicina alieniștilor de altădată făcea ca o anume conduită să poată fi considerată drept simptom al maladiei mentale nu era nici raritatea, nici absurditatea sa, ci micul fragment de delir pe care îl conținea. De acum, funcționarea simptomatologică a comportamentului, care va permite unui element de conduită, unei forme de conduită, să figureze ca simptom al unei posibile maladii, va fi, pe de o parte, devierea pe care această conduită o reprezintă în raport cu regulile unei ordini definite, fie pe fondul normelor administrative, fie pe cel al obligațiilor familiale, fie, în sfârșit, pe fondul unei reglementări politice și sociale. Aceste devieri vor defini deci comportamentul ce va putea fi eventual considerat ca simptom al maladiei. Pe de altă parte, intră în joc modul în care aceste devieri se situează pe axa voluntarului și involuntarului. Devierea de la normele de conduită și gradul de scufundare în automatism sunt cele două variabile care, începând în general cu anii 1850, vor permite înscrierea unei conduite fie în registrul sănătății mentale, fie, dimpotrivă, în cel al maladiei mentale. Când devierea și automatismul sunt minime, atunci când avem de-a face cu o conduită normală și voluntară, putem vorbi, în mare, de o conduită sănătoasă. În schimb, atunci când devierea și automatismul cresc (și nu neapărat cu aceeași viteză și în același grad), avem de-a face cu o stare maladivă pe care trebuie să o situăm cu precizie și în funcție de automatismul și devierea în cauză. Dacă astfel este calificată conduita patologică, dacă lucrurile evoluează în acest fel, ne dăm seama că psihiatria va putea recupera de acum, în câmpul său de analiză, o masă enormă de date, fapte și comportamente pe care

le va putea descrie și a căror valoare simptomatologică o va putea cerceta, pornind de la abaterile de la normă și în funcție de axa voluntar-involuntar. Pe scurt, ansamblul de comportamente poate fi supus de acum încolo cercetării fără a mai fi nevoie să recurgem la alienarea gândirii, spre a-l include în sfera patologicului. Orice conduită trebuie să poată fi situată pe axa voluntarului și involuntarului, al cărei întreg parcurs este controlat de psihiatrie. De asemenea, orice conduită trebuie să poată fi situată în raport cu, și în funcție de o normă, care este și ea controlată de psihiatrie, sau măcar percepută ca atare. Psihiatria nu mai are nevoie de nebunie, nu mai are nevoie de demență, nici de delir, nu mai are nevoie de alienare, pentru a funcționa. Psihiatria poate psihiatriza orice comportament fără a face referintă la alienare. Psihiatria se dezalienează. În acest sens putem spune că Esquirol era încă un alienist, iar Baillarger și urmașii săi nu mai sunt alieniști, ci psihiatri, tocmai pentru că nu mai sunt alieniști. Observați, prin urmare, că prin aceasta, prin dezalienarea practicii psihiatrice, prin faptul că nu mai există referință obligatorie la nucleul delirant, la nucleul demențial, la nucleul de nebunie, din moment ce nu mai există acea referință la relația cu adevărul, până la urmă în fața psihiatriei se deschide, ca domeniu de posibilă ingerență, ca domeniu de evaluare simptomatologică, întregul domeniu al tuturor comportamentelor posibile. Până la urmă, tot ce înseamnă comportament uman poate fi supus interogației psihiatrice datorită anulării privilegiului nebuniei – acea iluzie a privilegiului nebuniei, demenței, delirului etc. –, datorită dezalienării

Dar în același timp cu deschiderea aproape fără limită, care permite psihiatriei să devină jurisdicția medicală a oricărui comportament, referința la axa voluntar—involuntar va permite un nou tip de înrudire cu medicina organică. Ceea ce le indica alieniștilor că psihiatria este într-adevăr o știință medicală era faptul că urma aceleași criterii formale: nosografie, simptomotologie, clasificare, taxinomie. Un întreg edificiu de clasificări psihiatrice care îl încânta pe Esquirol și de care acesta avea nevoie pentru ca discursul, analizele și obiectivele sale să fie

chiar discursul psihiatriei și obiectivele unei psihiatrii medicale. Medicalizarea discursului, a practicii alieniștilor trecea prin această formă de structurare formală izomorfă la discursul medical al epocii, sau măcar al perioadei precedente (dar aceasta este o altă problemă). Cu noua problematică psiliatrică

– adică o investigație psihiatrică ce se va ocupa de abaterile de la normă de-a lungul axei voluntar-involuntar - maladiile mentale, tulburările mentale, tulburările de care se ocupa psihiatria vor putea fi puse în raport, oarecum direct, la nivelul conținutului și la nivelul formei discursive a psihiatriei, cu toate tulburările organice sau funcționale care perturbă desfășurarea conduitelor voluntare, și în special cu tulburările neurologice. Din acest moment, psihiatria și medicina nu vor mai putea comunica prin organizarea formală a cunoașterii și a discursului psihiatric. Ele vor putea comunica, la nivelul conținutului, prin intermediul acelei discipline interstițiale sau al acelei discipline articulante, care este neurologia. Medicina și psihiatria vor comunica, deci, prin intermediul acestui întreg domeniu care se referă la dislocarea controlului voluntar al comportamentului. Se constituie încet, încet, neuropsihiatria, a cărei apariție va fi consfințită de instituții ceva mai târziu. Dar în centrul acestui nou câmp, care se întinde de la medicină și tulburările funcționale sau organice până la perturbările de conduită, vom avea o tramă continuă, în centrul căreia se va afla, bineînțeles, epilepsia (sau istero-epilepsia, pentru că la vremea aceea nu se făcea distincția între ele) ca tulburare neurologică, o tulburare funcțională manifestându-se prin eliberarea involuntară a automatismelor și fiind susceptibilă de nenumărate niveluri. În noua organizare a câmpului psihiatric, epilepsia va servi drept intersecție. Așa cum alieniștii căutau peste tot delirul sub orice formă de manifestare, psihiatrii vor căuta multă vreme mica epilepsie, echivalentul epileptic sau, în orice caz, micul automatism care trebuie să servească drept suport tuturor simptomelor psihiatrice. Se va ajunge astfel, la sfârșitul secolului al XIX-lea și începutul secolului XX, la o teorie cu totul contrară perspectivei oferite de Esquirol<sup>28</sup> și care va defini halucinațiile ca epilepsii senzoriale<sup>29</sup>.

Avem deci, pe de o parte, un fel de explozie a câmpului simptomatologic pe care își propune psihiatria să-l parcurgă spre toate dereglările posibile ale comportamentului: ca urmare, psihiatria este invadată de o întreagă masă de conduite care, până atunci, nu aveau decât statut moral, disciplinar sau judiciar. Tot ce este dezordine, indisciplină, agitație, nesupunere, caracter recalcitrant, lipsă de afecțiune etc., toate acestea pot intra de acum sub incidența psihiatriei. În același timp cu explozia câmpului simptomatologic, asistăm la o profundă ancorare a psihiatriei în medicina corpului, o posibilitate de somatizare nu numai formală, la nivelul discursului, ci o somatizare esențială a maladiei mentale. Vom avea deci o adevărată știință medicală, dar care se va ocupa de toate comportamentele; vorbim despre o adevărată știință medicală pentru că avem acea ancorare în medicină, prin intermediul neurologiei, a tuturor comportamentelor, din cauza exploziei simptomatologice. Prin organizarea acestui câmp, deschis din punct de vedere fenomenologic, dar reglementat din punct de vedere stiințific, psihiatria va pune în contact două lucruri. Ea va introduce efectiv, pe de o parte, pe întreaga suprafață a câmpului parcurs, acel lucru ce-i era până acum parțial străin – norma, extinsă ca normă de conduită, ca lege neoficială, ca principiu de conformitate; norma căreia i se opun neregularitatea, dezordinea, bizareria, excentricitatea, denivelarea, abaterea. Tocmai acest lucru este introdus de psihiatrie prin explozia câmpului simptomatologic. Ancorarea sa în medicina organică sau funcțională, prin intermediul neurologiei, îi permite însă asumarea normei lărgite și într-un alt sens: norma ca regularitate funcțională, ca principiu de funcționare adaptat și ajustat; "normalul" căruia i se va opune patologicul, morbidul, dezorganizarea, disfuncționalitatea. Avem deci articulația – în interiorul câmpului organizat de noua psihiatrie, sau de psihiatria cea nouă care ia locul medicinii alieniștilor –, avem ajustarea și acoperirea parțială, teoretic încă dificil de imaginat (dar aceasta este o altă problemă) a două utilizări ale normei, a două realități ale normei: norma ca regulă de conduită și norma ca reglementare funcțională; norma ce se opune neregulii și

dezordinii și norma ce se opune patologicului și morbidului. Așa că înțelegeți cum a putut avea loc răsturnarea despre care vă vorbeam. În loc să întâlnească numai la limita sa extremă, în ultimul cotlon foarte rar, cu totul excepțional și monstruos al monomaniei, în loc să întâlnească numai acolo confruntarea dintre dezordinea naturii și ordinea legii, psihiatria va fi de acum încolo, în subteranele sale, în întregime construită de jocul dintre cele două norme. Jocul legii nu va mai fi perturbat și pus sub semnul întrebării de dereglarea naturii reprezentată de figura excepțională a monstrului. Peste tot, tot timpul și până în comportamentele cele mai subtile, cele mai obișnuite, cele mai cotidiene, în obiectul cel mai familiar al psihiatriei, dereglarea aceasta a naturii va avea de-a face cu ceva ce are, pe de o parte, statut de abatere de la normă și care va trebui să aibă, în același timp, statut de disfuncționalitate patologică în raport cu normalul. Se constituie astfel un câmp mixt în care se intersectează, într-o țesătură foarte strânsă, perturbările ordinii și tulburările funcționale. Psihiatria devine în acest moment nu numai în limitele sale extreme, ci și în cazurile excepționale, în existența sa cotidiană, în agenda sa de lucru - medico-judiciară. Între descrierea normelor și regulilor sociale și analiza medicală a anomaliilor, psihiatria va fi esențialmente știința și tehnica anormalilor, a indivizilor anormali și a comportamentelor anormale. Ceea ce determină, ca o primă consecință, faptul că întâlnirea crimă-nebunie nu va mai constitui pentru psihiatrie un caz limită, ci tocmai cazul obișnuit. Este vorba, fără îndoială, de crime mărunte, de mici maladii mentale, de o delincvență puțin importantă și de aproape imperceptibile tulburări de comportament; dar acesta va fi, la urma urmei, câmpul fundamental de organizare al psihiatriei. După 1850 sau, în orice caz, după cele trei mari procese pe care am încercat să vi le descriu, psihiatria funcționează într-un spațiu care este de la un capăt la altul, chiar dacă în sensul larg al termenului, medico-judiciar, patologico-normativ. Ceea ce pu-ne în discuție psihiatria, prin activitatea sa de profunzime, este imoralitatea morbidă sau, altfel spus, o maladie a dezordinii. Înțelegem astfel cum s-a dizolvat marele monstru, acest caz ex-

trem, într-o mulțime de anomalii primare, adică într-o multitudine de anomalii care constituie domeniul primordial al psihiatriei. Şi aşa cum vedem, jocurile sunt făcute. Marele căpcăun de la sfârșitul istoriei a devenit Tom Degețel, mulțimea de pitici anormali prin care povestea va fi luată de la început. În această perioadă, care acoperă anii 1840-1860-1875 se organizează o psiliiatrie care poate fi definită ca tehnologie a anomaliei.

Numai că se pune o problemă. Cum s-a intersectat această tehnologie a anomaliei cu o întreagă serie de alte procese de normalizare, care nu se referă la crimă, criminalitate, la marea monstruozitate, ci la cu totul altceva: la sexualitatea cotidiană? Voi încerca să refac itinerariul, reluând istoria sexualității, a controlului sexualității din secolul al XVIII-lea până la punctul la care am ajuns acum, adică, în linii mari, la anul 1875.

## NOTE

- 1. Cf., în special, cursul lui M. Foucault, deja citat. Le Pouvoir psychiatrique (5 decembrie 1973).
- 2. O "analiză medico-legală a legii din 30 iunie 1838 referitoare la alienați", cu un paragraf privind "internările din oficiu" și "internările voluntare" (redactată pe baza circularei ministeriale din 14 august 1840), se găsește în H. Legrand du Saulle, *Traité de médecine légale, et de jurisprudence médicale*, Paris, 1874, pp. 556-727. Cf. H. Legrand du Saulle, G. Berryer, G. Ponchet, *Traité de médicine légale, de jurisprudence médicale et de toxicologie*, Paris, 1862<sup>2</sup>, pp. 596-786.
- 3. Cf. Ch. Vallette, Attributions du préfet d'après la loi du 30 juin 1838 sur les aliénés. Dépenses de ce service, Paris, 1896.
- 4. Vezi A. Laingui, La Responsabilité pénale dans l'ancien droit (XVI<sup>e</sup>-XVIII<sup>e</sup> siècle), Paris, 1970, pp. 173-204 (vol. II, cap. I: "La démence et les états voisins de la démence"), care face referire şi la documentația prezentată de M. Foucault, Folie et Déraison. Histoire de la folie à l'âge classique, Paris, 1961, pp. 166-172, pentru a demonstra indiferența juriștilor față de fișele de internare conținând clasificări ale maladiilor mentale.
- 5. Cazul lui Jean Glenadel este relatat de Pierre-Louis Gratiolet lui Jules-Gabriel-François Baillarger, care îl reia în ale sale *Recherches sur*

l'anatomie, la physiologie et la pathologie du système nerveux. Paris, 1847, pp. 394-399.

- 6. Cf. raportul detaliat al conversației dintre agricultor și responsabilul sanitar. *ibid.*, pp. 394-396.
- 7. "L-am găsit pe Glenadel așezat pe pat, cu o frânghie în jurul gâtului, legată la celălalt capăt de tăblia patului; avea mâinile legate una de alta la încheieturi cu o altă sfoară". (*ibid.*, p. 394).
- 8. "Cum îl vedeam aflându-se într-o stare de mare exaltare, l-am întrebat dacă sfoara care-i ținea mâinile legate era destul de rezistentă și dacă nu se simțea în stare să se dezlege. A făcut o încercare și mi-a spus: Cred că da. Dar dacă ți-aș face rost de ceva care ar putea să-ți țină mâinile legate mai strâns, ai fi de acord? V-aș fi recunoscător, donnule. În acest caz, îl voi ruga pe brigadierul de jandarmi să-mi împrumute ceva de care se folosește pentru a lega mâinile prizonierilor și o să-ți trimit acest lucru. Mi-ați face mare plăcere". (*ibid.*, p. 398).
- 9. În realitate, portărelul notează: , Rămân cât se poate de convins că Jean Glenadel este atins de monomanie delirantă, caracterizată la el printr-o înclinație irezistibilă spre crimă". (*ibid.*, pp. 398-399).

10. J.-R.-D. Esquirol, Des maladies mentales considérées sous les rapports médical, hygiénique et medico-légal, I, Paris, 1838, pp. 376-393.

- 11. Vezi noțiunea de "Todestricbe" în S. Freud, Jenseits des Lustprinzips, Leipzig-Viena-Zürich, 1920 (trad. fr.: "Au-delà du principe de plaisir, in Essais de psychanalyse", Paris, 1981, p. 41-115). Pentru a înțelege diferența subliniată de M. Foucault, cf. articolul "Instinct" redactat de J.-J. Virey în Dictionnaire des sciences médicales, XXV, Paris, 1818, pp. 367-413, ca și articolul "Instinct", redactat de J. Laplanche și J.-B. Pontalis în Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, 1990<sup>10</sup>, p. 208 (prima ediție, Paris, 1967) și de Ch. Rycroft în A Critical Dictionary of Psychoanalysis, Londra, 1968 (trad. fr. Dictionnaire de psychanalyse, Paris, 1972, pp. 130-133).
- 12. U. Trélat, La Folie lucide étudiée et considérée au point de vue de la famille et de la société. Paris, 1861.

13. Ibid., pp. VIII-IX.

- 14. *Ibid.*, p. IX: "Aceasta este originea prezentei cărți, care este scrisă nu din ură față de alienați, dar mai puțin în interesul acestora decât în cel al aliaților lor și în special pentru a lămuri un teren periculos, pentru a diminua, dacă acest lucru este posibil, numărul alianțelor nefericite".
- 15. H. Legrand de Saulle, La Folie devant les tribunaux. Paris, 1864. pp. 431-433, care reia în studiu acest caz din A. Bottex. De la médecine légale des aliénés, dans les rapports avec la législation criminelle, Lyon, 1838, pp. 5-8.

16. Cf. supra, lecția din 8 ianuarie.

- 17. U. Trélat, La Folie lucide..., op. cit., p. 36.
- 18. Cf. M. Foucault, *Il faut défendre la société. op. cit.*, pp. 79-86 (lectia din 4 februarie 1976).

- 19. J. Michelet, Le Peuple, Paris, 1846; E. Quinct, La Révolution, I-II, Paris, 1865; Id., Critique de la révolution. Paris, 1867. 20. Cf. M. Foucault, Il faut défendre la société, op. cit., pp. 193-212
- (lectia din 10 martie 1976).
- 21. M. Foucault s-ar putea referi aici la lucrările lui A. Verga și la manualul lui C. Livi, *Frenologia forense*, Milano, 1868, care preced cu câțiva ani primele cercetări privind psihologia morbidă din timpul Comunei (de exemplu: H. Legrand du Saulle, *Le Délire de persécution* Paris, 1871, pp. 482-516). Urmează, mai târziu, studiul lui C. Lombroso și R. Laschi, *Il delitto politico e le rivoluzioni in rapporto al diritto, all'antropologia criminale ed alla scienza di governo*, Torino, 1890.
- 22. M. Foucault rezumă aici câteva teze din C. Lombroso și R. Laschi, Le Crime politique et les Révolutions, par rapport au droit, à l'anthropologie criminelle et à la science du gouvernement, II, Paris, 1892, pp. 168-188 (cap. XV: "Factorii individuali. Criminali politici din pasiune"), pp. 189-202 (cap. XVI: "Influența geniilor în revoluții"), pp. 203-207 (cap. XVII: "Rebeliuni și revoluții. Diferențe și analogii").
- 23. *Ibid.*, II, p. 44: "Din cei 41 de anarhiști din Paris, examinați de noi la Prefectura de poliție din Paris, am găsit: tipuri de nebunie 1, tipuri criminale 13 (31%), semicriminali 8, normali 19. Din 100 de indivizi arestați la Torino, am găsit o proporție analoagă: 34% tipuri fizionomice criminale; 30% recidiviști pentru crime ordinare. În schimb, din 100 de criminali nepolitici de la Torino, tipul (criminal) se află în proportie de 43%; recidiva, 50%."
- 24. J.-B.-V. Laborde, Les Hommes et les Actes de l'insurrection de
- Paris devant la psychologie morbide, Paris, 1872, pp. 30-36.
  25. Vezi cartea de ja citată a lui U. Trélat și cele două eseuri ale lui J. C. Prichard, A Treatise on Insanity and Other Disorders Affecting the Mind, Londra, 1835; On the Different Forms of Insanity in relation to Jurisprudence, Londra, 1842.
- 26. M. Foucault se referă în special la "L'aplication de la physiologie des hallucinations à la physiologie du délire consideré d'une manière générale" (1845). Acest articol, ca şi "Physiologie des hallucinations" şi "La theorie de l'automatisme" pot fi citite în J.-G.-F. Baillarger, Recherches sur les maladies mentales, I, Paris, 1890, pp. 269-500.
- 27. Cf. W. Griesinger, Die Pathologie und Therapie der psychischen Krankheiten für Aerzte und Studierende, Stuttgart, 1845 (trad. fr. a ediției germane din 1861: Traité des maladies mentales, Pathologie et thérapeutique, Paris, 1865).
- 28. Definiția lui Esquirol, propusă pentru prima dată în *Des hallucinations chez les aliénés* (1817), se regăsește în *Des maladies mentales..., op. cit.,* I, p. 188. Vezi și capitolul "Des hallucinations" și memoriul "Des illusions chez les allienés" (1832), *ibid.*, pp. 80-100, 202-224.

29. J. Falret, De l'état mental des épileptiques, Paris, 1861; E. Garimond, Contribution à l'historie de l'épilepsie dans ses rapports avec l'aliénation mentale, Paris, 1877; E. Defossez, Essai sur les troubles des sens et de l'intelligence causée par l'epilepsie, Paris, 1878; A. Tamburini, Sulla genesi delle allucinazioni, Reggio Emilia, 1880; Id., "La théorie des hallucinations", Revue scientifique, I, 1881, pp. 138-142; J. Seglas, Leçons cliniques sur les maladies mentales et nerveuses, Paris, 1895.

## Cursul din 19 februarie 1975

Câmpul anomaliei este traversat de problema sexualității. – Vechile ritualuri creștine ale mărturisirii. – De la spovedania cu plată la sfânta taină a penitenței. – Dezvoltarea pastoralei. – Practica tainei penitenței de Louis Habert și Instrucțiuni pentru confesori de Charles Borromée. – De la spovedanie la direcția de conștiință. – Dublul filtru discursiv al vieții în confesiune. – Mărturisirea după Conciliul de la Trente. – A șasea poruncă: modelele de interogatoriu ale lui Pierre Milhard și Louis Habert. – Apariția corpului plăcerii și al dorinței în centrul practicilor spirituale și de penitență.

Voi relua puțin firul lucrurilor expuse până acum. Am încercat ultima dată să vă arăt cum s-a deschis în fața psihiatriei un mare domeniu de ingerință, pe care puteam să-l numim domeniul anormalului. Pornind de la problema localizată din punct de vedere juridico-medical a monstrului, în jurul ei are loc un fel de explozie, începând cu noțiunea de instinct, iar apoi, către anii 1845-1850, în fața psihiatriei se deschide acest domeniu de control, de analiză, de intervenție pe care-l putem numi anormalul.

Or, și de aici vreau acum să încep cea de-a doua parte a expunerii mele, acest câmp al anomaliei va fi foarte devreme, aproape imediat după intrarea în joc, traversat de problema sexualității. Și aceasta în două moduri. În primul rând, pentru că acest câmp general al anomaliei va fi codificat, măsurat, i se va aplica imediat, ca grilă generală de analiză, problema sau, în orice caz, ansamblul de repere al eredității și degenerescenței. Astfel că întreaga analiză medicală și psihiatrică a funcțiilor de reproducere va fi implicată în metodele de analiză a anomaliei. În al doilea rând, în interiorul domeniului

constituit de această lipsă a normalului vor fi reperate, bineînteles, tulburările caracteristice anomaliei sexuale – care se va prezenta mai întâi sub forma unui număr de cazuri particulare, pentru a ajunge foarte repede, către anii 1880-1890, să apară rădăcină, fundament, principiu etiologic general majorității celorlalte forme de anomalie. Toate acestea încep deci foarte devreme, chiar în epoca pe care încercam ultima dată să o definesc, adică în perioada 1845-1850 și sunt caracterizate de psihiatria lui Griesinger în Germania și de cea a lui Baillarger în Franța. În 1843, găsim în Anale medico-psihologice (fără îndoială că nu este primul caz, dar mi se pare unul dintre cele mai clare și mai semnificative) un raport psihiatric într-o afacere penală. Este un raport semnat de Brierre de Boismont, Ferrus și Foville privind un învățător pederast numit Ferré, în care este analizată tocmai anomalia sa sexuală<sup>2</sup>. În 1849, apare în *Uniunea medicală* un articol de Michéa intitulat "Devieri maladive ale apetitului sexual"3. În 1857, faimosul Baillarger, de care vă vorbeam, scrie un articol despre "imbecilitate și perversiune a simțului sexual". Moreau de Tours scrie, cred că pe la 1860, 1861, "Aberații ale simțului sexual". Si apoi, avem marea serie a germanilor, cu Krafft-Ebing<sup>6</sup> și, în 1870, primul articol speculativ, teoretic, dacă vreți, asupra homosexualității, scris de Westphal. Observați deci că data de naștere sau, în orice caz, data înfloririi, a deschiderii câmpului anomaliei și traversarea, cadrilarea acestuia de problema sexualității sunt aproape contemporane<sup>8</sup>.

Si acum as vrea să încerc să analizez ce înseamnă această bruscă ancorare a problemei sexualității în psihiatrie. Pentru că, dacă este adevărat că aria anomaliei este imediat pusă în legătură cu cel puțin un anumit număr de elemente privind sexualitatea, în schimb rolul sexualității în medicina alienării mentale era dacă nu inexistent, în orice caz extrem de redus. Ce s-a întâmplat, prin urmare? Ce s-a produs în acești ani 1845-1850? Cum se face că, dintr-o dată, chiar în momentul în care anomalia devine domeniul legitim de ingerență al psihiatriei, sexualitatea ajunge să creeze o problemă în cadrul psihiatriei? Aş vrea să încerc să vă demonstrez că, de fapt, nu

este vorba de ridicarea unei cenzuri, de suspendarea unci interdicții terminologice. Nu este vorba de o pătrundere, la început timidă, pe cale tehnică și medicală, a sexualității înăuntrul unul tabú al discursului, al unui tabú al cuvântului, al unui tabú al enunțului, care a condamnat sexualitatea din negura vremurilor, si în orice caz cu certitudine din secolele al XVII-lea sau al XVIII-lea. Cred că ceea ce s-a întâmplat către 1850 – si ceea ce voi analiza ceva mai târziu – nu este în realitate decât un avatar, avatarul unui procedeu care nu ține câtuși de puțin de cenzură, de refulare sau de ipocrizie, ci avatarul unei proceduri foarte pozitive, care este cea a mărturisirii constrictive și obligatorii. La modul general, voi afirma următoarele: în Occident, sexualitatea nu este ceea ce trecem sub tăcere, nu este ceea ce ni se impune să trecem sub tăcere, ci tocmai ceea ce suntem obligați să mărturisim. Dacă au existat efectiv perioade de-a lungul cărora tăcerea în materie de sexualitate constituia o regulă, această tăcere - care este mereu ceva relativ, care nu este niciodată totală sau absolută – nu este altceva decât una dintre funcțiile procedurii pozitive a mărturisirii. Numai în corelație cu una sau alta din tehnicile mărturisirii obligatorii au fost impuse anumite zone de taină, anumite condiții și anumite prescripții ale tăcerii. Ceea ce este primordial, după părerea mea, ceea ce este fundamental este această procedură de putere reprezentată de mărturisirea obligatorie. În jurul acestei proceduri trebuie să căutăm, să observăm economia în care își află rolul regula tăcerii. Cu alte cuvinte, nu cenzura constituie procesul primordial și fundamental. Fie că înțelegem prin cenzură refulare sau, pur și simplu, ipocrizie, oricum nu este vorba decât de un proces negativ, subordonat unei mecanici pozitive pe care voi încerca să o analizez. Voi merge chiar mai departe: dacă este adevărat că, în anumite perioade, tăcerea sau anume zone de tăcere, ori anumite modalități de funcționare a tăcerii au fost impuse în același mod în care a fost impusă mărturisirea, putem găsi, în schimb, și alte epoci în care atât obligația mărturisirii statutare, regulamentare, instituționale a sexualității, cât și o foarte mare libertate la nivelul celorlalte forme de enunțare a scxualității se juxtapun.<sup>9</sup>

Ne putem închipui - nu știu nimic precis în acest sens, dar ne putem închipui, pentru că am impresia că asta va face plăcere multora – că regula tăcerii în legătură cu sexualitatea a început să funcționeze abia în secolul al XVII-lea (în epoca formării societăților capitaliste, să zicem) și că înainte, toată lumea putea spune orice despre sexualitate 10. Nu este exclus! Poate că așa era în Evul Mediu, poate că libertatea de exprimare a sexualității era mult mai mare în Evul Mediu decât în secolele al XVIII-lea sau al XIX-lea. Nu este însă mai puțin adevărat că în chiar interiorul acestui gen de arie a libertății, există o procedură perfect codificată, foarte exigentă și cu înalt grad de instituționalizare, a mărturisirii sexualității, care era spovedania. As spune însă că exemplul Evului Mediu nu este suficient de explorat de istorie ca să-i putem da crezare. Uitați-vă ce se întâmplă în zilele noastrc. Avem, pe de o parte, la ora actuală, o întreagă serie de proceduri instituționalizate de mărturisire a sexualității: psihiatria, psihanaliza, sexologia. Or, toate aceste forme de mărturisire a sexualității, codificate din punct de vedere stiințific și economic depind de ceea ce am putea numi o relativă eliberare sau libertate la nivelul posibilelor enunțuri privind sexualitatea. Mărturisirea nu este aici un mod de a depăși, în pofida normelor, a obiceiurilor sau a moralei, regula tăcerii. Mărturisirea și libertatea de exprimare se află față în față, sunt complementare. Dacă ne ducem atât de des la psihiatru, la psihanalist, la sexolog pentru a pune problema propriei noastre sexualități, pentru a ne mărturisi sexualitatea, este deoarece peste tot, în publicitate, în cărți, în romane, la cinema, în pornografia ce ne înconjoară se află toate mecanismele de apel care îl trimit pe individul acestei expresii cotidiene a sexualității spre mărturisirea instituțională și costisitoare a sexualității sale la psihiatru, la psihanalist, la sexolog. Aveți în prezent o figură în care ritualizarea mărturisirii este opusă, are drept corolar un discurs proliferant asupra sexualității.

Când am schițat astfel, foarte vag, scurtul istoric al discursului asupra sexualității, nu am vrut deloc să pun problema în termenii cenzurii în acest domeniu. Când a existat cenzură în privința sexualității? De când suntem obligați să trecem sub tăcere sexualitatea? Din ce moment și în ce condiții a început să se vorbească despre sexualitate? Aș încerca să inversez puțin problema și să fac istoricul mărturisirii sexualității. În ce condiții și după ce ritual s-a constituit, în centrul celorlalte discursuri privind sexualitatea, o anumită formă de discurs obligatoriu și constructiv, care este mărturisirea sexualității? Evident că voi folosi drept fir conducător o trecere în revistă a ritualului penitenței.

Îmi cer scuze pentru caracterul schematic al acestei treceri în revistă, dar aș vrea să reținem un număr de lucruri pe care le consider importante<sup>11</sup>. În primul rând, la origine, mărturisirea nu ținea de ritualul penitenței. Abia târziu, în ritualul creștin al penitenței, mărturisirea a devenit necesară și obligatorie. În al doilea rând, ceea ce trebuie să reținem este că eficiența acestei mărturisiri și rolul ei în procedura penitenței au fost considerabil schimbate din Evul Mediu până în secolul al XVII-lea. Sunt observații la care făceam, cred, aluzie în urmă cu doi sau trei ani și la care mă voi referi deci foarte pe scurt<sup>12</sup>.

În primul rând, ritualul penitenței nu presupunea, la origine, o mărturisire obligatorie. Ce era penitența în creștinismul primitiv? Penitența era un statut pe care ți-l asumai în mod deliberat și voluntar, într-un anumit moment al existenței, din diverse motive, care puteau fi legate de un păcat enorm, considerabil și scandalos, dar care putea fi tot așa de bine motivat și de alte rațiuni. În orice caz, era un statut asumat, și asumat o dată pentru totdeauna, într-un mod care era în cele mai multe cazuri definitiv: nu puteai face penitență decât o dată în viață. Statutul de penitent era conferit de episcop, și numai de el, celui care cerea acest lucru. Aceasta printr-o ceremonie publică, în cursul căreia penitentul era în același timp pedepsit și încurajat. După ceremonie, penitentul intra în ordinul penitenței, ceea ce implica portul ciliciului și al altor

vesminte speciale, interzicerea curățirii trupului, renegarea solemnă a bisericii, neparticiparea la slujbe sau în orice caz la comuniune, impunerea unor posturi riguroase, întreruperea oricăror relații sexuale și obligația de a îngropa morții. Ieșirea din starea de penitență (deși, în unele cazuri, aceasta se putea prelungi până la sfârșitul vieții) avea loc în urma unui act solemn de reconciliere, care anula statutul de penitent, nu fără a lăsa însă anumite urmări – obligația de castitate, de exemplu – care durau în general toată viața.

Observați că, în cadrul acestui ritual, mărturisirea publică nu era absolut deloc impusă, mărturisirea particulară nici măcar nu exista, cu toate că în momentul în care penitentul se prezenta în fața episcopului pentru a cere statutul de penitent, îi oferea, în general, acestuia motivele și justificările cererii sale. Dar ideea unei confesiuni generale a tuturor păcatelor vieții, ideea că această mărturisire ar putea avea vreo eficiență oarecare în repudierea păcatului era absolut exclusă din sistem. Dacă putea fi vorba de respingerea păcatelor, aceasta avea loc numai în funcție de severitatea pedepselor pe care și le aplica singur individul sau a celor pe care accepta să i se aplice atunci când căpăta statutul de penitent. Acestui vechi sistem și urmărilor sale sau, mai bine zis, o dată cu acest vechi sistem, i se adaugă sau apare pur și simplu, începând cu un anumit moment (aproximativ prin secolul al VI-lea), ceea ce se numește penitența "plătită", care constituie un alt model. Prima formă de penitența despre care vă vorbeam mai devreme tine în mod manifest de ordinul ecleziastic. Penitenta plătită este, în schimb, un model esențialmente laic, judiciar și penal. A fost instaurată pe baza modelului penalității germanice si consta în următoarele. Atunci când un credincios comitea un păcat, el putea sau mai degrabă trebuia (și, după cum vedeți, aici trecem de la posibilitate, de la libera decizie, la obligație) să se adreseze unui preot, să-i mărturisească greșeala comisă, iar la aceasta, care trebuia să fie o greșeală gravă, preotul răspundea propunând sau impunând o penitență: este ceea ce se numea o "satisfacție". Fiecărui păcat îi corespundea o satisfactie. Numai îndeplinirea acestei satisfacții putea

antrena, fără nici o altă ceremonie suplimentară, iertarea păcatului. Ne allăm încă într-un tip de sistem în care numai satisfacția – adică, așa cum spuneam, penitența în sensul său strict, odată împlinită – numai îndeplinirea acestei satisfacții îi aducea credinciosului iertarea păcatului. Penitențele erau tarifate, în sensul că pentru fiecare tip de păcat exista un catalog de proceduri obligatorii, exact ca în sistemul penalității laice, unde pentru fiecare crimă sau delict exista o reparație institutională acordată victimei astfel ca delictul sau crima respectivă să fie anulate. Prin acest sistem al penitenței tarifate. care este de origine irlandeză, deci din afara spațiului latin, descrierea greșelii începe să capete un rol necesar. Din moment ce după fiecare greșeală sau, în orice caz, după fiecare greșeală gravă, trebuie să oferi o anume satisfacție și din moment ce tariful acestei satisfacții îți este precizat, prescris, impus de un preot, descrierea păcatului, după fiecare greșeală, devine indispensabilă. În plus, pentru ca preotul să poată aplica tratamentul adecvat, satisfactia corectă și să facă deosebire între greșelile grave și celelalte, păcatul nu trebuie numai numit, ci enunțat, povestit, trebuie prezentate împrejurările și modul în care a fost făptuit. Astfel, prin această penitență a cărei origine este evident judiciară și laică, începe să se formeze treptat acel gen de mic nucleu încă foarte limitat și fără vreo altă eficientă decât cea utilitară: nucleul mărturisirii.

Unul dintre teologii epocii, Alcuin, spunea: "Ce poate dezlega puterea sacerdotală în materie de greșeli, dacă nu cunoaște legăturile prin care este înlănțuit păcătosul? Medicii nu vor putea face nimic în momentul în care bolnavii vor refuza să le arate rănile. Păcătosul trebuie deci să meargă la preot, așa cum bolnavul trebuie să-și caute doctorul, explicându-i de ce suferă și care îi este boala<sup>13</sup>." Dar, în afară de acest gen de implicare necesară, mărturisirea în sine nu are valoare sau eficiență. Ea nu face altceva decât să-i permită preotului să stabilească pedeapsa. Nu mărturisirea va provoca, într-un fel sau altul, iertarea păcatelor. Iată ce aflăm în textele din epocă (între secolele al VII-lea și al X-lea ale erei creștine): mărturisirea, chiar făcută preotului, este totuși un

lucru dificil, penibil, care determină un sentiment de rușine. Astfel încât însăși mărturisirea este deja un fel de pedeapsă, un început de ispășire. Alcuin spune despre această confesiune, devenită necesară pentru ca preotul să-și poată juca rolul său aproape medical, că este un sacrificiu, pentru că provoacă umilința și îl face pe păcătos să roșească. Ea provoacă erubescentia. Penitentul roșește în momentul confesării și, prin aceasta, "îi oferă lui Dumnezeu – spune Alcuin – un drept temei de iertare<sup>14</sup>". Pornind de la acest început de importanță, de eficiență, atribuite simplului fapt că sunt mărturisite păcatele, se va produce o serie întreagă de transferuri. Dacă este adevărat că mărturisirea este deja un început de ispășire, nu am putea, prin extrapolare, ajunge la concluzia că o mărturisire suficient de costisitoare, suficient de umilitoare ar putea tine loc de penitență? Nu am putea înlocui, prin urmare, marile satisfactii penitente ca postul, portul ciliciului, pelerinajul etc., prin pedeapsa reprezentată de însăși relatarea greșelii? Erubescentia, umilința ar constitui astfel chiar nucleul, partea esențială a pedepsei. Așa a început să se răspândească, către secolele al IX-lea, al X-lea și al XI-lea, confesiunea în rândul laicilor 15. La urma urmei, dacă ai comis un păcat, și dacă nu ai nici un preot la îndemână, poți să povestești păcatul cuiva (sau mai multor persoane) din apropiere și să te rușinezi relatând fapta comisă. Astfel are loc mărturisirea, se realizează ispășirea, iar Dumnezeu îți acordă iertarea.

Observați că, încetul cu încetul, ritualul penitenței, sau mai degrabă cuantificarea aproape juridică a penitenței, tinde să se îndrepte spre forme simbolice. În același timp, mecanismul iertării păcatelor, acel mic element operator care asigură iertarea păcatelor, se strânge tot mai mult în jurul mărturisirii în sine. Și pe măsură ce mecanismul de iertare a păcatelor se strânge în jurul mărturisirii, puterea preotului, și cu atât mai mult cea a episcopului, slăbește. Dar în cea de-a doua parte a Evului Mediu (din secolul al XII-lea până la începutul Renașterii), Biserica va recupera întrucâtva, în cadrul puterii ecleziastice, acest mecanism al mărturisirii care o lipsise până la un anumit punct de puterea sa în operarea penitenței.

Această reinserție a mărturisirii în cadrul unei puteri ecleziastice întărite va caracteriza marea doctrină a penitenței care se formează în epoca scolasticilor. Și aceasta prin mai multe procedee. În primul rând, în secolul al XII-lea [recte al XIII-lea] laicii vor fi obligați să se confeseze în mod regulat cel puțin o dată pe an, iar clericii lunar sau chiar săptămânal<sup>16</sup>. Asadar nu mai există doar mărturisirea la comiterea păcatului. Păcătosul poate și trebuie chiar să se confeseze de îndată ce a comis o greșeală gravă; dar, în orice caz, el va trebui să-și mărturisească greșelile acumulate de la un an la altul. În al doilea rând, apare obligația continuității. Ceea ce înseamnă că trebuie mărturisite toate păcatele înfăptuite de la confesiunea precedentă. Și în acest caz, dispare eșalonarea, fiind cerută totalizarea, cel puțin relativă, de la ultima confesiune. În sfârșit, și mai ales, apare obligația de exhaustivitate. Nu este suficient ca păcătosul să-și spună păcatul în momentul în care l-a săvârșit și pentru că îl consideră deosebit de grav. El va trebui să-și înșire toate păcatele, indiferent dacă sunt mai grave sau mai mărunte. Preotul va fi cel care va deosebi ce este nesemnificativ și ce este mortal; el va manipula foarte subtila diferențiere stabilită de teologi între păcatul scuzabil și păcatul mortal și care, după cum știți, se pot transforma unul în altul după împrejurări, după timpul acțiunii, după persoane etc. Avem așadar obligația de regularitate, de continuitate, de exhaustivitate. Prin aceasta asistăm la o formidabilă extindere a obligației penitenței, deci a confesiunii și deci a mărturisirii în sine.

Or, acestei extinderi considerabile îi va corespunde o sporire proporțională a puterii preotului. Ceea ce va garanta, în fapt, regularitatea confesiunii va fi nu numai obligația credincioșilor de a se spovedi anual, ci și faptul că se vor spovedi unui preot anume, care este același, preotul de care țin. în general preotul eparhiei. Pe de altă parte, ceea ce va garanta continuitatea confesiunii, ceea ce va garanta că nu va fi uitat nimic de la ultima spovedanie, este adăugarea, la ritmul obișnuit al spovedaniilor, a unui ritm cu un ciclu mai larg acela al confesiunii generale. Credincioșilor li se recomandă, li se

prescrie să participe de mai multe ori în viată la o confesiune generală, care va relua toate păcatele comise de la începutul existenței lor. În sfârșit, exhaustivitatea va fi garantată de faptul că preotul nu se va multumi cu mărturisirea spontană a credinciosului care vine la el după ce a comis o greșeală și pentru că a comis o greșeală. Exhaustivitatea este garantată prin faptul că preotul va verifica el însuși ce spune enoriașul: îl va îndemna, îl va chestiona, îi va preciza mărturisirea, printr-o întreagă tehnică a examenului de conștiință. În acea epocă (secolele al XII-lea-al XIII-lea) se conturează un sistem de chestionar codificat după poruncile lui Dumnezeu, după cele sapte păcate capitale, eventual, ceva mai târziu, după poruncile Bisericii, după o listă a virtuților etc. Astfel că mărturisirea totală se va afla, în penitența secolului al XII-lea, în întregime controlată de puterea preotului. Dar aceasta nu este totul. Există ceva mai mult pentru a reînscrie cu forța mărturisirea în mecanismul puterii ecleziastice. Şi anume faptul că din acel moment, din secolele al XII-lea şi al XIII-lea, preotul nu va mai avea restricții în stabilirea cuantumului satisfacțiilor. El va fixa singur pedepsele pe care le crede de cuviintă, în funcție de păcate, de împrejurări, de persoane. Nu mai există nici un tarif obligatoriu. Decretul lui Grațian spune: "Pedepsele sunt arbitrare<sup>17</sup>." În al doilea rând, și cel mai important, trebuie subliniat că de acum încolo preotul este singurul care deține "puterea cheilor". Nu mai e vorba doar de simpla relatare a păcatelor, suficientă ca păcătosul să fie făcut să rosească; nu se mai pune problema să te spovedești oricui, fără să fie în mod necesar un preot. Nu există penitență decât dacă există spovedanie, dar nu poate exista spovedanie decât dacă este făcută în fața unui preot. Această putere a cheilor, deținută numai de preot, îi dă de acum posibilitatea să ierte el însuși păcatele, sau mai bine zis să practice acel ritual al absolvirii, care prin el, deci prin gesturile și vorbele preotului, devine însăși iertarea păcatelor acordată de Dumnezeu. În acest moment, penitența devine, în sensul cel mai strict, un sacrament. Această teologie sacramentală a penitenței se formează în secolele al XII-lea și al XIII-lea. Până atunci, penitența era

un act prin care păcătosul îi cerea lui Dumnezeu să-i ierte greșelile. Începând din secolele al XII-lea și al XIII-lea, cel ce va acorda liber absolvirea va fi chiar preotul, provocând acea operațiune de natură divină, prin mediere umană, care este iertarea păcatelor. De acum, putem spune că puterea preotului este activ și definitiv ancorată în procedura mărturisirii.

Astfel, întreaga economie sacramentală a penitenței, așa cum o cunoaștem nu numai de la sfârșitul Evului Mediu și chiar până în zilele noastre, este aproximativ stabilită. Se caracterizează prin două sau trei mari trăsături. În primul rând, locul central al mărturisirii în mecanismul iertării păcatelor. Mărturisirea este absolut obligatorie. Trebuie să vorbești. Nimic nu trebuie omis. În al doilea rând, extinderea considerabilă a domeniului mărturisirii; nu mai este vorba doar să relatezi păcatele grave, trebuie să mărturisești tot. Şi în sfârșit, creșterea corelativă a puterii preotului, care acordă iertarea, dar și a domeniului său de cunoaștere, de vreme ce acum, în cadrul sacramentului penitenței, el controlează ceea ce se spune, trebuie să interogheze și să impună cadrul științei, experienței și cunoștințelor sale, atât de ordin moral cât și teologic. Se constituie astfel în jurul mărturisirii, ca piesă centrală a penitenței, un întreg mecanism în care sunt implicate puterea și cunoașterea preotului și Bisericii. Aceasta este economia centrală și generală a penitenței așa cum a fost stabilită la mijlocul Evului Mediu și care funcționează până astăzi.

Dar ce aș vrea să vă arăt acum, pentru a ne apropia în sfârșit de subiectul nostru, este ce s-a petrecut începând cu veacul al XVI-lea, adică din acea perioadă care se caracterizează nu printr-o tendință de descreștinare, ci, după cum au arătat mai mulți istorici, printr-o fază de creștinare în profunzime<sup>18</sup>. De la Reformă la vânătoarea de vrăjitoare, trecând prin Conciliul de la Trento, avem o epocă în care, pe de o parte, încep să se formeze statele moderne, iar pe de alta, se concentreză limitele creștine în legătură cu existența individuală. În ceea ce privește penitența și confesiunea, cel puțin în țările catolice (las la o parte problemele legate de protestantism, pe care le voi examina sub un alt unghi ceva mai

târziu), cred că putem face următoarea caracterizare. Avem, pe de o parte, menținerea și reînnoirea explicită, prin Conciliul de la Trente, a armăturii sacramentale a penitenței, despre care tocmai vă vorbeam, și apoi desfășurarea unui imens dispozitiv de prezentare, examinare, de analiză și control în interiorul și chiar în jurul penitenței propriu-zise. Această desfășurare prezintă două aspecte. Pe de o parte, avem extinderea domeniului confesiunii, tendințe spre o generalizare a mărturisirii. Totul sau aproape totul din viața, din acțiunile, din gândurile unui individ trebuie să treacă prin filtrul mărturisirii, dacă nu cu titlu de păcat, măcar cu titlu de element pertinent pentru un examen, pentru o analiză, cerute de acum de confesiune. Paralel cu această formidabilă extindere a domeniului confesiunii și mărturisirii, asistăm la o accentuare și mai marcată a puterii confesorului; sau, mai bine zis, puterea sa ca stăpân al iertării, acea putere pe care a câștigat-o în momentul în care penitența a devenit un sacrament, va fi flancată de un ansamblu de prerogative auxiliare, care îl sprijină și îi extind atribuțiile. În jurul privilegiului iertării începe să prolifereze ceea ce am putea numi dreptul de examinare. O întreagă putere empirică a ochiului, a privirii, a urechii, a auzului se formează pentru a sustine puterea sacramentală a preotului. De unde și formidabila dezvoltare a pastoralei, adică a tehnicii care este propusă preotului pentru a păstori sufletele. În momentul în care statele erau pe cale să-și pună problema tehnicii puterii ce trebuie exercitată asupra indivizilor și a mijloacelor prin care această putere ar putea fi efectiv aplicată, Biserica elabora, la rândul său, o tehnică a administrării sufletelor care este pastorala, definită de Conciliul de la Trento<sup>19</sup> și reluată, dezvoltată ulterior de Charles Borromée<sup>20</sup>.

În cadrul acestei pastorale, ca tehnică de administrare a sufletelor, penitența are. bineînțeles, o importanță majoră, era cât pe ce să spun exclusivă<sup>21</sup>. În orice caz, începând cu acest moment, asistăm la dezvoltarea unei întregi literaturi pe care o putem numi cu dublă partidă: literatură destinată confesorilor și literatură destinată penitențelor. Dar literatura destinată penitenților, acele mici manuale de spovedanie care li se

distribuie, nu este altceva decât inversul celeilalte literaturi. menite confesorilor, constând fie în mari tratate de cazuri de conștiință, fie de confesiune, pe care preoții trebuie să le dețină, să le cunoască și la nevoie să le consulte. Am impresia că piesa esențială, elementul dominant este tocmai această literatură pentru confesori. Aici găsim analiza procedurii de examinare, aflată la discreția și la inițiativa preotului și care va ocupa treptat tot spațiul penitenței și chiar va depăși cu mult domeniul respectiv.

În ce constă însă această tehnică a penitenței pe care preotul trebuie să o cunoască, să o stăpânească și să o impună penitenților? Este nevoie, mai întâi, de o calificare completă a confesorului însuși. El trebuie să beneficieze de o serie de virtuți particulare. În primul rând forța: pe de o parte trebuie să aibă caracter sacerdotal, iar pe de alta, trebuie să fi obținut din partea episcopului autorizația de a primi spovedania. În al doilea rând, preotul trebuie să aibă o altă virtute, zelul. (Urmăresc aici un tratat de practică a penitenței, scris la sfârșitul secolului al XVII-lea de Habert, care reprezintă, fără îndoială, o tendință rigoristă, dar care este, în același timp, una dintre elaborările cele mai subtile ale tehnicii penitenței<sup>22</sup>.) În afară de forță și zel, preotul trebuie să dispună de o anume "dragoste" sau "dorință". Dar această dragoste sau dorință care îl caracterizează pe preot, în calitate de confesor, nu este o "iubire concupiscentă", ci o "dragoste binevoitoare": o iubirc care "îl leagă pe confesor de interesele celorlalți". Este o dragoste care luptă cu aceia dintre creștini sau necreștini ce "rezistă" în fața lui Dumnezeu. Este, în sfârșit, o dragoste care "îi încălzește", în schimb, pe cei care sunt dispuși să-l slu-jească pe Dumnezeu. Acest fel de dragoste, de dorință, de zel trebuie să fie prezent în operă, în confesiune, în sacramentul penitenței<sup>23</sup>. În al treilea rând, preotul trebuie să fie sfânt, în sensul că nu trebuie să fie atins de vreun "păcat mortal", cu toate că, in extremis, aceasta nu este o interdicție canonică<sup>24</sup>. Din momentul în care este hirotonisit, chiar dacă se află în stare de păcat mortal, iertarea pe care o acordă va fi în continuare valabilă<sup>25</sup>. Prin sfințenia preotului se înțelege că acesta

trebuie să fie "întărit în practica virtuții", tocmai din cauza "tentațiilor" la care va fi expus prin administrarea penitenței. Confesionalul – spune Habert – este ca "odaia unui bolnav", în sensul că aici domnește un "aer nesănătos", iar acest "aer nesănătos" riscă să-l contamineze chiar pe preot, pornind de la păcatele penitentului<sup>26</sup>. Sfințenia confesorului este deci necesară ca un fel de armură de protecție, ca o garanție că păcatul nu se transmite exact în momentul enunțării acestuia. Avem deci o comunicare verbală, dar necomunicare reală; comunicare la nivelul enunțului, care nu trebuie să fic comunicare la nivelul culpabilității. Ccea ce comunică penitentul ca dorintă nu trebuie să se transforme în dorintă a consesorului, de unde și principiul sfințeniei<sup>27</sup>. În sfârșit, preotul confesor trebuie să aibă o sfântă oroare sață de păcatele mărunte. Şi aceasta nu numai în legătură cu păcatele celorlalți, ci și în privința propriilor păcate. Pentru că dacă preotul nu are, nu este animat de oroare față de propriile greșeli mărunte, spiritul său de caritate se va stinge asa cum este înăbușit focul de cenuşă. Pentru că păcatele mărunte orbesc și afectează trupul. 28 Astfel, această dragoste plină de zel și de bunăvoință cu care se îndreaptă preotul spre penitent, dar care este corectată prin sfințenie și care anulează răul conținut de păcat în chiar momentul în care acesta este comunicat, acest dublu proces nu poate avea loc când confesorul este prea legat de propriile sale păcate, fie ele și păcate scuzabile ori mărunte<sup>29</sup>.

Confesorul trebuie să fie plin de zel, confesorul trebuie să

Confesorul trebuie să fie plin de zel, confesorul trebuie să fie un sfânt, confesorul trebuie să fie atotștiutor. Trebuie să fie atotștiutor pe trei planuri (continuu să urmăresc tratatul lui Habert): trebuie să aibă deprinderea "unui judecător", pentru că "trebuie să știe ce este permis și ce este interzis"; trebuie să cunoască legea, fie că este vorba de "legea divină" sau de "legile omenești", de legile "ecleziastice" sau de legile "civile"; trebuie să aibă deprinderea "unui medic", pentru că trebuie să recunoască în păcate nu numai actul de infracțiune comis, ci și tipul de maladie cuprins de păcat și care este rațiunea de a fi a acestuia. El trebuie să cunoască "maladiile spiritului", "cauzele" și "remediile" acestora. Și trebuie să

recunoască aceste maladii după "natură" și "număr". Trebuie să deosebească adevărata maladie spirituală de simpla "imperfecțiune". Mai mult, el trebuie să recunoască bolile care duc la "păcatul scuzabil" și cele care conduc la "păcatul mortal". Fiind, prin urmare, un savant ca judecător<sup>30</sup> și ca medic<sup>31</sup>, el trebuie să fie în același timp un cunoscător în rolul de "că-lăuză"<sup>32</sup>. Pentru că îi revine rolul de a "pune ordine în constiința penitenților". El trebuie să le "atragă atenția asupra greșelilor și rătăcirilor". Trebuie să-i ajute să "evite capcanele" care-i pândesc<sup>33</sup>. În sfârșit, confesorul nu trebuie să fie numai plin de zel, sfințenie și atotștiutor, ci și prudent. Prudența este arta, absolut necesară confesorului, de a-și ajusta zelul, sfințenia și știința în funcție de împrejurările particulare. "Să observi toate împrejurările, să le compari între ele, să descoperi ceea ce este ascuns sub ceea ce iese la iveală, să prevezi ce se poate întâmpla", iată în ce constă, după Habert, prudența necesară confesorului. 34

Din această necesară calificare, mult diferită, după cum observați, față de exigențele Evului Mediu, decurg mai multe consecințe. Ceea ce era esențial și suficient pentru preot în Evul Mediu, era, pe de o parte, să fie hirotonisit, în al doilea rând să asculte mărturisirea păcatului și în al treilea rând să decidă penitența ce trebuie aplicată, fie că opta pentru vechiul tarif obligatoriu sau hotăra arbitrar pedeapsa. De acum însă, în afară de aceste simple condiții, intervin cerințe suplimentare care îi acordă preotului calificarea de a interveni ca atare, nu atât în sacrament cât în operațiunea generală de examinare, analiză, de corectare și îndrumare a penitentului. Astfel că, din acest moment, îndatoririle preotului devin foarte numeroase. Nu mai poate fi vorba de a acorda pur și simplu iertarea păcatelor; el va trebui mai întâi să favorizeze și să stimuleze predispozițiile pozitive ale penitentului. Ceea ce înseamnă că în clipa în care penitentul se prezintă la spovedanie, preotul va trebui să dea dovadă de o anumită calitate a receptării, să se arate disponibil, deschis mărturisirii pe care o va asculta. După sfântul Carlo Borromeo, preotul trebuie să-i primească pe "cei ce se prezintă" cu "promptitudine și ușurință"; el nu

trebuie "să-i îndepărteze, disprețuind această îndatorire". A doua regulă este cea a atenției binevoitoare, sau mai bine zis nemanifestarea absenței unei așteptări binevoitoare: Penitenților nu trebuie să li se "dea dovadă" niciodată "prin semne sau vorbe". că nu sunt ascultați "cu dragă inimă". Și, în sfârșit, ceea ce am putea numi regula dublei consolări în suferință. Păcătoșii care se prezintă în fața confesorului trebuie să-și afle consolarea constatând că și acesta primește la rândul său "o vădită consolare și o mare bucurie în ispășirea pe care o acceptă spre binele și ușurarea sufletelor lor". Există o întreagă economie a ispășirii și bucuriei; suferința penitentului căruia nu-i place să vină să-și mărturisească greșelile, consolarea pe care o încearcă văzând că preotul la care a venit să se spovedească suferă la ascultarea păcatelor lui, dar se consolează de pedeapsa la care se supune, asigurând ușurarea, prin mărturisire, a sufletului penitentului<sup>35</sup>. Această dublă învestire a pedepsei, bucuriei, a ușurării – o dublă învestire venind din partea confesorului și din partea penitentului – garantează calitatea confesiunii.

Tot ce v-am spus vă poate părea teoretic și subtil. De fapt, toate acestea s-au cristalizat într-o instituție, sau mai degrabă într-un obiect, într-o mică piesă de mobilier, pe care-o știți bine și care este confesionalul; confesionalul ca loc deschis, anonim, public, prezent în interiorul bisericii, unde orice credincios poate veni și unde va afla totdeauna la dispoziția sa un preot care să-l asculte, aflat în imediata sa apropiere, dar despărțit totuși de o perdeluță sau de un grilaj<sup>36</sup>. Confesionalul este întrucâtva cristalizarea materială a tuturor regulilor ce caracterizează calificarea și puterea confesorului. Se pare că primul confesional este menționat în anul 1516, adică la un an după bătălia de la Marignan<sup>37</sup>. Înainte de secolul al XVI-lea nu exista confesional.

După primirea astfel caracterizată, preotul va avea de căutat semnele căinței. El va trebui să afle dacă penitentul trăiește acea stare de căință care va permite efectiv iertarea păcatelor<sup>39</sup>. Iar penitentul va trebui supus unui examen parțial verbal, parțial mut<sup>40</sup>. El va fi întrebat în legătură cu pregătirea

confesiunii și cu momentul în care s-a spovedit ultima dată<sup>41</sup>. Va mai fi întrebat dacă și-a schimbat confesorul și de ce. Nu cumva își caută un confesor mai indulgent, caz în care căința sa nu ar fi adevărată și profundă?<sup>42</sup> De asemenea trebuie observate, fără a spune o vorbă, comportamentul penitentului, îmbrăcămintea, gesturile, inflexiunile vocii și vor fi, bineînțeles, îndepărtate femeile "coafate, fardate (și spoite)<sup>43</sup>".

După această apreciere a gradului de căință a penitentului, va trebui procedat la examinarea conștiinței acestuia. Dacă este vorba de o confesiune generală (citez aici un număr de reguli făcute publice în dioceze după Conciliul de la Trente și în funcție de normele pastorale stabilite de Charles Borromée la Milano<sup>44</sup>), penitentului i se va cere să-și "prezinte întreaga viață așa cum a fost", dar să o prezinte după o anumită grilă. Mai întâi să treacă în revistă etapele importante ale existenței; apoi, să urmărească toate ipostazele prin care a trecut: celibatar, căsătorit, funcția ocupată; după aceea să reexamineze diferitele faze faste și nefaste pe care le-a cunoscut; să cunoască și să judece diferitele țări, locuri și case prin care a trecut<sup>45</sup>. Penitentul va fi întrebat în legătură cu spovedaniile sale anterioare<sup>46</sup>. După care va fi examinat, în ordine urmând, mai întâi, lista "poruncilor lui Dumnezeu"; apoi, lista "celor şapte păcate capitale"; apoi "cele cinci simturi ale omului"; apoi "poruncile Bisericii"; apoi, lista "operelor de milă creştineas-că"<sup>47</sup>; apoi cele trei virtuți cardinale; apoi, cele trei virtuți ordinale<sup>48</sup>. În sfârșit, după această examinare va putea fi impusă "satisfacția"<sup>49</sup>. Iar în stabilirea satisfacției, confesorul va trebui să țină seama de două aspecte ale penitenței propriu-zi-se, ale pedepsei: aspectul penal, pedeapsa în sensul strict al cuvântului și aspectul "medicinal" al satisfacției, numit astfel după Conciliul de la Trente, aspectul medical sau corectiv, care îi va permite pe viitor penitentului să nu recadă în greșeală<sup>50</sup>. Dar și această căutare a satisfacției cu dublu aspect, penal și medical, va trebui să urmeze un număr de reguli. Va trebui ca penitentul să accepte pedeapsa și nu numai s-o accepte, dar să-i recunoască utilitatea și chiar necesitatea. În acest spirit, Habert recomanda, de exemplu, confesorului să-i

ceară penitentului să-și stabilească singur pedeapsa, iar apoi să-l convingă că aceasta nu este suficientă, în cazul în care penitentul și-a ales o pedeapsă prea ușoară. Vor trebui, totodată, impuse o serie de remedii, urmând oarecum normele medicale: vindecarea contrariilor prin contrarii, avariția prin pomeni, concupiscența prin mortificări<sup>51</sup>. În sfârșit, vor trebui stabilite pedepse care să țină scama și de gravitatea greșelilor și de disponibilitățile particulare ale penitentului<sup>52</sup>.

Nu am mai sfârși dacă am încerca să trecem în revistă enormul arsenal al regulilor ce însotesc această nouă practică a penitenței sau, mai bine zis, această nouă și formidabilă extindere a mecanismelor discursului, a mecanismelor de examinare si analiză care se întronează în însusi interiorul tainei penitenței. Nu avem de-a face atât cu o explozie a practicii confesionalului, cât cu o formidabilă extindere a tainei penitenței, care introduce întreaga viață a indivizilor într-o procedură mai puțin menită iertării și mai mult orientată către o anchetă generală. Și trebuie adăugat că, de la pastorala lui Charles Borromée, deci din a doua jumătate a secolului al XVI-lea, se va dezvolta o tehnică anume care nu tine chiar de confesiune, ci de modelarea constiinței. În mediile cele mai creștinate și cele mai urbanizate, în seminarii și, până la un anumit punct, în colegii, vom întâlni juxtapuse regula penitenței și a confesiunii și regula sau, în orice caz, recomandarea insistentă a direcției de conștiintă. Ce este, de fapt, un director de conștiință? Vă citez definiția și obligațiile acestuia din regulamentul seminarului din Châlons (este un regulament datând din secolul al XVII-lea), unde se spune: "Din dorința pe care fiecare trebuie să o aibă în realizarea de progrese pe calea perfecțiunii, seminariștii vor avea grijă să-l viziteze din când în când pe director în afară de confesiune". Şi ce-i vor spune acestui director? Ce vor face ei împreună cu acest director? tor? "Vor discuta despre înaintarea lor pe calea virtuții, despre felul în care se poartă ei cu aproapele și în acțiunile exterioare. Vor discuta de asemenea despre propria lor persoană și intimitatea lor <sup>53</sup>." (Definiția dată de Olier directorului de constiință, era: "cel căruia îi comunicăm ce se întâmplă în

noi<sup>54</sup>".) Trebuie prin urmare discutat cu directorul chestiuni legate de viata personală și de preocupările intime: micile necazuri sufletești, tentațiile și obiceiurile rele, repulsia față de bine, chiar și greșelile cele mai comune, dimpreună cu sursele acestora și mijloacele necesare pentru a le corecta. În Meditatiile sale, Beuvelet spunea: "Dacă pentru ucenicie în orice meserie trebuie să treci prin mâinile maistrilor, dacă pentru sănătatea trupului trebuie să consulți un medic (...), cu atât mai mult trebuie să consultăm acele persoane calificate pentru mântuirea noastră". În aceste condiții, seminariștii trebuie deci să-l considere pe director un "înger tutelar". Ei trebuie să i se adreseze "cu inima deschisă, cu toată sinceritatea și credința", fără "prefăcătorie" sau "ascunzișuri"55. Observați că, în afară de acel gen de investigare generală a relatării și de ancheta asupra întregii vieți din cadrul confesiunii, există o a doua investigare a întregii vieți, până la cele mai mici detalii, din partea directorului de constiință. Încuietoare dublă, dublu filtru discursiv în cadrul căruia toate comportamentele, toate manifestările, toate relațiile cu celălalt, dar și toate gândurile, toate plăcerile, toate pasiunile (asupra acestui punct voi reveni imediat) trebuie filtrate.

De fapt, de la penitența tarifată din Evul Mediu până în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, puteți urmări această imensă evoluție ce tinde să dubleze o operațiune, care nici măcar nu era sacramentală la început, o întreagă tehnică concertată de analize, de opțiuni premeditate, de administrare continuă a sufletului, a comportamentului și, până la urmă, a trupului; o evoluție care rescrie formele juridice ale legii, infracțiunii și pedepsei, cele ce modelaseră la început penitența; această retranscriere a formelor juridice are loc într-un întreg câmp de procedee care țin, după cum vedeți, de domeniul corecției, îndrumării și al medicinii. În sfârșit, este o evoluție care tinde să înlocuiască, sau, în orice caz, să susțină, mărturisirea punctuală a greșelii printr-un imens parcurs discursiv, parcursul continuu al vieții în fața unui martor, fie confesorul, fie directorul, care este în același timp judecător și medic, sau care definește, în orice caz, pedepsele și hotărăște

iertarea. Această evoluție, pe care v-am prezentat-o foarte pe scurt, este, bineînțeles, caracteristică Bisericii catolice. Vom vedea o evoluție de aproape același tip în tările protestante, realizată prin instituții extrem de diferite și cu o transformare fundamentală a teoriei și a formelor religioase. În orice caz, în aceeași epocă în care, în lumea catolică, ia ființă această mare practică a confesiunii-anchetă a conștiinței, la care se adaugă direcția de conștiință ca filtru discursiv permanent al existenței, remarcăm apariția, de exemplu în mediile puritane engleze, a procedeului autobiografiei permanente, unde fiecare își povestește sieși și altora – anturajului, oamenilor din aceeași comunitate – propria viață, în încercarea de a detecta semne ale alegerii divine. Aceasta înseannă, după părerea mea, instaurarea, în cadrul mecanismelor religioase, a relatării totale a existenței, care este, întrucâtva, fondul de bază al tuturor tehnicilor de examinare și de medicalizare pe care le vom întâlni ulterior.

O dată stabilit acest fond, aș vrea să spun câteva cuvinte despre cea de-a șasca poruncă, adică despre păcatul desfrânării și despre poziția pe care o ocupă desfrâul și concupiscența în ordinea procedurilor generale ale examinării. Cum se definea mărturisirea sexualității înainte de Conciliul de la Trento, deci în vremea penitenței "scolastice", între secolele al XII-lea și al XVI-lea? Penitentul era în mod esențial comandat de formele juridice: la spovedanie i se cerea să enumere încălcările unui anumit număr de norme sexuale și tot la asa ceva se referea în cazul unei mărturisiri spontane. Aceste greșeli erau în special fornicația: actul intini între persoane care nu sunt legate nici prin jurământ, nici prin căsătorie; apoi, adulterul: actul între persoane căsătorite sau actul între o persoană căsătorită și o persoană necăsătorită; dezvirginarea: actul comis cu o virgină care a consimțit, dar care nu este necesar să fie luată în căsătorie ori să primească dotă; răpirea: deplasarea prin violență cu vătămări corporale. Mai erau avansurile: mângâierile care nu duc la un act sexual legitim; sodomia: consumarea actului pe o cale contra naturii; incestul: posedarea unei rude consanguine sau afine, până la al patrulea grad de

206 Auormalii

rudenie; și, în slârșit, bestialitatea: actul comis cu un animal. Or, accastă filtrare a obligațiilor sau infracțiunilor sexuale se referă aproape în întregime, aproape exclusiv, la ceea ce am putea numi aspectul relațional al sexualității. Principalele păcate față de porunca a șasea se referă la legăturile juridice dintre persoane: adulterul, incestul, răpirea. Se mai referă la statutul persoanelor, dacă acestea sunt clerici sau călugări. De asemenea, la forma actului sexual dintre persoane, aici fiind incriminată sodomia. Se referă, bineînțeles, la acele faimoase mângâieri care nu duc la actul sexual legitim (în mare, masturbația), dar care figurează în această serie de păcate, deoarece sunt considerate un anume mod de a nu îndeplini actul sexual în forma sa legitimă, adică în forma cerută la nivelul relațiilor cu un partener.

Începând din secolul al XVI-lea, acest gen de cadru – care nu va dispărea din texte și îl vom regăsi încă multă vreme – va fi încetul cu încetul debordat și înecat printr-o triplă transformare. În primul rând, chiar la nivelul tehnicii confesiunii, întrebările privind cea de-a sasea poruncă vor pune o serie de probleme deosebite, atât pentru confesor, care trebuie să fie nepătat, cât și pentru penitent, care nu trebuie niciodată să mărturisească mai puțin decât a făcut, dar care nu trebuie să afle niciodată, în timpul spovedaniei, mai mult decât știe. Greșelile legate de desfrâu vor fi mărturisite astfel încât preotul să-și păstreze puritatea sacramentală, iar penitentul - neștiința naturală. De aici decurg mai multe reguli. Le trec rapid în revistă: confesorul trebuie să știe exact atât "cât este necesar"; el trebuie să uite tot ce i s-a spus în momentul în care spovedania a luat sfârșit; întrebările pe care le pune trebuie să se refere în primul rând la "gânduri", pentru a nu fi obligat să se intereseze de acte, în cazul în care acestea nici nu au fost comise (astfel se evită ca penitentul să afle ceea ce nu știa); confesorul nu trebuie să numească el însuși păcatele (de exemplu, nu trebuie să pomenească de sodomie, masturbație, adulter, incest etc.). Dar îl va întreba pe penitent ce fel de gânduri a avut, ce fel de acte a comis, "cu cine", iar prin această învăluire va "extrage", spune Habert, "din gura penitentului toate exemplele de desfrâu, fără a se pune în pericolul de a-i sugera vreunul $^{56}$ .

Pornind de la această tehnică, punctul-cheie al examinării va fi, în opinia mea, modificat considerabil. Ceea ce se modifică fundamental în practica mărturisirii păcatului în materie de desfrâu, începând din secolul al XVI-lea, este că, până la urmă, nu aspectul relațional al sexualității va deveni elementul prim, important, fundamental al confesiunii penitente. Deci nu aspectul relațional, ci însuși trupul penitentului, gesturile sale, simturile, plăcerile, gândurile, dorințele, intensitatea și natura a ceea ce trăiește, toate acestea se vor afla de acum în centrul interogatoriului privind cea de-a șasea poruncă. Vechea examinare nu era, în fond, decât inventarul relațiilor permise și interzise. Noul examen va consta într-o analiză meticuloasă a corpului, un fel de anatomie a voluptății. Trupul, cu diferitele sale părți componente, corpul cu diferitele sale senzații, și nu normele împreunării legitime (sau, în orice caz, în mai mică măsură), vor constitui principala articulație a păcatului desfrâului. Trupul și plăcerile sale devin, oarecum, codul senzualității, într-o măsură mult mai mare decât forma cerută de împreunarea legitimă.

Vreau să vă prezint două exemple. Pe de o parte, un model de interogatoriu privind cea de-a şasea poruncă pe care-l găsim încă la începutul secolului al XVII-lea, dar într-o carte – a lui Milhard – care prezintă într-o oarecare măsură practica medie comună, neelaborată şi încă destul de arhaică a penitenței<sup>57</sup>. În *Marele ghid al preoților*, Milhard spune că interogatoriul trebuie să treacă în revistă următoarele probleme: fornicația, deflorarea unei virgine, incestul, răpirea, adulterul, poluția voluntară, sodomia şi bestialitatea; apoi, privirile şi atingerile impudice; apoi, problema dansului, a cărților și a cântecelor; mai departe, folosirea afrodiziacelor; apoi penitentul trebuie întrebat dacă s-a excitat și s-a satisfăcut ascultând cântece; și, în sfârșit, dacă a purtat veșminte și dacă s-a fardat cu ostentație<sup>58</sup>. Observați că organizarea, rudimentară de altfel, a acestui interogatoriu demonstrează că în prima linie, în centrul chestionarului, se află marile greșeli, dar privite la

nivelul relației cu celălalt: fornicația, deflorarea unei virgine, incestul, răpirea etc. În schimb, într-un tratat apărut ceva mai târziu, la sfârșitul secolului al XVII-lea, al lui Habert, ordinea în care sunt puse întrebările, sau mai degrabă punctul de plecare al întrebărilor sunt cu totul altele. Habert pleacă de la următorul principiu: păcatele de concupiscență sunt atât de numeroase, practic numărul lor este infinit, încât problema care se pune este de a ști în ce categorie, în ce mod și după ce succesiune le vom organiza pentru a formula întrebările. Și tot Habert răspunde: "Pentru că păcatul necurățeniei este făptuit într-o infinitate de feluri, prin toate simțurile trupului și prin toate puterile sufletului, confesorul [...] va înșirui toate simțurile, unul după altul. Apoi, va examina dorințele. Și, în sfârșit, va cerceta gândurile<sup>59</sup>." Remarcați deci că principiul de analiză a infinitului păcatului concupiscenței îl constituie trupul. Prin urmare, confesiunea nu se va mai desfășura după ordinea importanței, îl funcție de infracțiunea față de legile relațiilor cu celălalt, ci va trebui să urmeze un fel de cartografie a păcatelor trupului<sup>60</sup>.

În primul rând, simțul pipăitului: "Ai recurs vreodată la atingeri necinstite? Care anume? Ce mângâiai?" Iar dacă penitentul răspunde că "obiectul mângâierilor a fost el însuși", i se va pune întrebarea "Care a fost motivul?" "Ei! Numai din curiozitate (ceea ce se întâmplă foarte rar), ori din senzualitate, ori pentru a ajunge la gesturi nepotrivite? De câte ori? Aceste mișcări au ajuns usque ad seminis effusionem?61" Observați că desfrâul începe nu prin faimoasa fornicație, prin raporturile nelegitime. Desfrâul începe prin contactul cu sine însuși. În ordinea păcatelor, ceea ce va fi mai târziu sțatuia lui Condillac (statuia sexuală a lui Condillac, dacă vreți) apare aici nu prin transformarea în parfum de trandafiri, ci prin contactul cu propriul corp62. Prima formă de păcat împotriva cărnii nu constă în raportul cu cel sau cu cea la care nu ai dreptul, ci în contactul cu tine însuți: atingerea propriului trup, masturbarea. În al doilea rând, după pipăit, urmează simțul văzului. Se impune o analiză a privirilor: "Te-ai uitat la obiecte rușinoase? Ce obiecte? În ce scop? Aceste priviri erau

însoțite de plăceri senzuale? Plăcerile te-au dus până la dorință? Ce fel de dorință?<sup>63</sup>" La capitolul văzului și privirii nu trebuie uitată lectura. Lectura poate deveni un păcat nu în mod direct, prin gândire, ci mai întâi în raport cu trupul. Ca plăcere a văzului, în calitatea sa de concupiscență a privirii, lectura poate deveni un păcat.<sup>64</sup> În al treilea rând, gustul. Plăcerile limbii sunt cele ale discursurilor obscene si ale cuvintelor murdare. Limbajul deocheat provoacă plăcere trupului; discursurile obscene stârnesc concupiscență sau sunt provocate de aceasta la nivelul trupului. Ai rostit cumva "cuvintele murdare", "discursurile obscene" fără să te gândești? "Și fără (să ai) nici un sentiment nepotrivit"? "Sau erau, dimpotrivă, însoțite de gânduri obscene? Aceste gânduri erau însoțite de dorințe nesănătoase?65" La rubrica limbajului sunt condamnate și cântecele lascive<sup>66</sup>. Am ajuns la al patrulea moment, simtul auzului. Se pune problema plăcerii resimtite la auzul cuvintelor obscene, a discursurilor licențioase<sup>67</sup>. La modul general, va trebui analizat întregul exterior al corpului. Ai avut "gesturi lascive"? Aceste gesturi lascive le-ai făcut singur sau în prezența altora? Cu cine?<sup>68</sup> Te-ai "îmbrăcat" într-un mod indecent? Ai simțit plăcere îmbrăcându-te astfel?<sup>69</sup> Nu cumva te-ai dedat la "jocuri" indecente?<sup>70</sup> În timpul "dansului", ai avut "miscări senzuale apucând de mână partenerul<sup>71</sup>, sau când ai surprins postúri ori demersuri efeminate"? Ai simțit plăcere "ascultând vocea, cântecul sau melodia<sup>72</sup>"?

În linii mari, putem spune că asistăm aici la o reașezare generală a păcatului carnal în jurul trupului. Nu relația ilegitimă, ci însuși trupul trebuie să facă împărțirea. Începând cu corpul, se pune întreaga problemă. Să spunem pe scurt că asistăm la fixarea cărnii de trup. Înainte, carnea, păcatul carnal însemna înainte de toate încălcarea regulii împreunării. Acum, păcatul carnal este localizat chiar în interiorul trupului. Punând întrebări despre trup, despre diferitele lui părți, adresându-ne diferitelor instanțe sensibile ale corpului, putem vâna păcatul carnal. Corpul și toate efectele plăcerii care sălășluiesc în el trebuie să fie, de acum încolo, punctul de focalizare a examenului de conștiință privind cea de-a șasea poruncă. Diferitele

infracțiuni la legile relaționale privind partenerii, forma actului, în sfârșit, toate acele aspecte, de la fornicație la bestialitate, nu vor constitui, de acum încolo, decât dezvoltarea, oarecum exagerată, a acestui prim și fundamental grad al păcatului, care este raportul cu sine și senzualitatea propriului trup. Vom înțelege astfel cum se operează o altă deplasare foarte importantă. De acum, problema esențială nu va mai fi distincția care îi preocupa pe scolastici: între actul real și gândire. Problema care se va pune este stabilirea raportului între dorință și plăcere.

În tradiția scolastică – de vreme ce confesiunea nu examina actele ca un for exterior, ci exista un for interior care trebuia să judece individul în sine – se știa bine că nu numai actele trebuie cântărite, ci și intențiile și gândurile. Dar problema raportului act-gândire nu era, în fond, decât problema intenției și realizării. În schimb, începând din momentul în care însuși trupul și plăcerile lui vor fi puse în discuție prin examinarea celei de-a șasea porunci, deosebirea între ceea ce reprezintă pur și simplu un păcat intenționat, un păcat consimțit și păcatul înfăptuit este cu totul insuficientă pentru a acoperi aria pe care o avem la dispoziție. Această primordialitate a trupului este însoțită de un imens domeniu și se formează ceea ce am putea numi un fel de fiziologie morală a cămii, despre care aș vrea să vă spun pe scurt câte ceva în cele ce urmează.

Într-un manual de confesiune al diocezei din Strasbourg. din 1722, se cere ca examenul de constiință (este o recomandare pe care o găseam și la Habert sau la Carlo Borromeus) să nu înceapă prin referire la acte, ci la gânduri. Aici avem succesiunea următoare: "Trebuie să plecăm de la gândurile simple, la cele întunecate, adică acelea asupra cărora întârziem; apoi, de la gândurile întunecate, la dorințe: de la dorințele simple, la consințământ; apoi, de la consimțământ la actele mai mult sau mai puțin condamnabile, pentru a ajunge, până la urmă, la actele cele mai criminale<sup>73</sup>." În tratatul pe care l-am menționat de mai multe ori, Habert explica mecanismul concupiscenței și, prin acesta, firul conducător ce

trebuie urmat pentru a analiza gravitatea păcatului. Pentru el, concupiscența începe printr-o oarecare emoție resimțită la nivelul trupului, emoție de natură pur mecanică produsă de Satana. Această emoție a trupului provoacă un "apetit senzual", cum îi spune el. Apetitul induce un sentiment de moliciune, localizat în carnea trupului, o senzație de moliciune și de delectare sensibilă, sau chiar o furnicătură și o excitare. Furnicătura şi excitarea trezesc reflexiile asupra plăcerilor, subiectul începând să le compare între ele, să le pună în balanță etc. Reflecțiile asupra plăcerilor pot provoca o nouă plăcere, care este însăși plăcerea gândirii. Este delectarea gândirii. Iar delectarea gândirii va induce voinței diferite delectări senzuale, suscitate de prima emoție a trupului ca pe niște lucruri ce nu sunt păcătoase, ci, dimpotrivă, prietenoase și demne de a fi îmbrățișate. Şi cum voința în sine este o facultate oarbă, cum voința în sine nu poate ști ce este rău și ce e bine, ea se lasă convinsă. Astfel, apare consimțământul, care este prima formă a păcatului, care nu este încă intenție, nu este nici dorință, dar care, în cea mai mare parte a cazurilor, constituie sociul scuzabil pe care se va dezvolta ulterior păcatul. Habert continuă cu o lungă serie de considerații despre păcat, pe care nu o mai luăm în discuție.

Vă dați seama că toate aceste subtilități vor constitui de acum spațiul în care se va desfășura examenul de conștiință. Nu legea și infracțiunea față de lege, nu vechiul model propus de penitența tarifată de altădată vor sluji drept fir conducător, ci toată această dialectică a delectării, a gândurilor ascunse, a plăcerii, a dorinței; ea va fi simplificată ulterior, la sfârșitul secolului al XVIII-lea, de Alphonse de Liguori, care dă o formulă generală și relativ simplă ce va fi urmată de întreaga pastorală a secolului al XIX-lea<sup>74</sup>. Pentru Alphonse de Liguori nu există decât patru momente: impulsul, care este primul gând de a produce răul, apoi consimțământul (despre a cărui geneză, după Habert, v-am vorbit mai devreme), care este urmat de delectare, care, la rândul ei, este urmată fie de plăcere, fie de inerția complezentă<sup>75</sup>. De fapt, delectarea este plăcerea prezentului; dorința este delectarea privind spre viitor;

complezenta este delectarea privind spre trecut. În orice caz, peisajul în care se va desfășura acum însăși operațiunea examenului de conștiință și, deci, operațiunea mărturisirii și a confesiunii incrente penitenței, va fi cu totul nou. Fără îndoială, legea continuă să fie prezentă; desigur, interdicția legată de lege este luată în scamă; se pune în continuare problema de a repera infracțiunile; dar întreaga operațiune îndreptată acum asupra acestui corp al plăcerii și dorinței care constituie adevăratul partener al practicii și sacramentului penitenței. Răsturnarea este totală sau, dacă vreți, radicală: am trecut de la lege la însuși corpul omenesc.

Evident că acest dispozitiv complex nu este reprezentativ pentru practica reală, masivă și totodată extinsă, a confesiunii din secolele al XVI-lea și al XVII-lea. Știm bine că, în practică, spovedania era acel gen de act ritual, la care se supunea anual o imensă majoritate a populației catolice în secolul al XVII-lea și în prima jumătate a secolului al XVIII-lea și care începe să cadă în desuetudine în cea de-a doua jumătate a veacului al XVIII-lea. Aceste confesiuni anuale, în masă, asigurate fie de ordinul călugărilor cerșetori sau predicatori, fie de preoți locali, nu aveau, prin caracterul lor rustic și expeditiv, nici o legătură cu eșafodajul complex despre care v-am vorbit mai devreme. Cred, însă, că ar fi greșit să vedem în acest eşafodaj un simplu edificiu teoretic. Rețetele confesiunii complexe și complete despre care aminteam erau de fapt aplicate la un anumit nivel, și în principal la un nivel de gradul doi. Aceste rețete au fost efectiv puse în practică nu pentru a se desăvârși credința omului obisnuit, de nivel mediu. ci pentru a-i forma pe confesori. Cu alte cuvinte, a existat o întreagă didactică a penitenței, iar regulile despre care v-am vorbit în detaliu mai devreme se referă tocmai la această didactică a penitenței. Practica penitenței, așa cum am expus-o. s-a dezvoltat în seminarii (acele instituții care au fost impuse și în același timp inventate, definite și constituite prin Conciliul de la Trente și care au fost precum școlile normale pentru clerici). Ce putem spune este că seminariile au fost punctul de plecare și adesea modelul marilor instituții școlare destinate învățământului pe care îl numim secundar. Marile colegii iezuite și oratorice erau fie prelungirea, fie imitații ale acestor seminarii. Astfel că tehnologia subtilă a confesiunii nu a fost, fără îndoială, o practică de masă, dar nici nu a fost un vis sau o pură utopie. Ea a format efectiv clite. Și este suficient să observăm cât de mult au împrumutat din întregul peisaj al pastoralei creștine toate tratatele, de exemplu cele referitoare la patimi, care au fost publicate în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea, pentru a înțelege că imensa majoritate a elitelor din acele vremuri cunoșteau în profunzime conceptele, noțiunile, metodele de analiză, grilele de examinare caracteristice confesiunii.

Există în general obiceiul de a concentra istoria penitenței în timpul Contrareformei, adică din secolul al XVI-lea până în secolul al XVIII-lea, pe problema cazuisticii<sup>76</sup>. Dar nu cred că acesta a fost elementul cu adevărat nou. Cazuistica a fost, fără îndoială, foarte importantă ca miză de luptă între diferitele ordine, între diferitele grupuri sociale și religioase. Dar ea în sine nu constituia o noutate. Cazuistica se înscrie într-o foarte veche tradiție, care este cea a vechiului sistem juridic al penitenței: penitența ca sancțiune a infracțiunilor, penitența ca analiză a circumstanțelor particulare în care a fost comisă o infracțiune. În fond, cazuistica este înrădăcinată în penitența tarisată. În schimb, ceea ce intervine nou în pastorala de la Trente și în cea a secolului al XVI-lea, este tehnologia sufletului și a trupului, a sufletului în trup, a trupului purtător de plăceri și dorințe. Această tehnologie, cu toate procedeele sale menite să analizeze, să recunoască, să îndrume și să transformc, constituie, după părerea mea, esențialul inovației noilor pastorale. Începând cu acest moment, a apărut o întreagă serie de noi obiecte, care țin simultan de suflet și de trup, forme și modalități ale plăcerii. Astfel trecem de la vechea concepție potrivit căreia trupul se află la originea tuturor păcatelor, la ideea că există concupiscentă în toate greșelile. Și aceasta nu este o simplă constatare abstractă, nu este un simplu postulat teoretic: formează existența necesară tehnicii de intervenție și noului mod de exercitare a puterii. În privința procedurilor

mărturisirii ca penitență, asistăm, începând cu secolul al XVI-lea, la identificarea corpului cu carnalul, sau, dacă vreți, la o incarnare a trupului și o întrupare a cărnii, ceea ce duce la apariția, în zona de joncțiune a sufletului cu trupul, a primului joc al dorinței și plăcerii în spațiul corporal chiar la rădăcina conștiinței. Ceea ce, la modul concret, înseamnă că masturbația va deveni prima formă a sexualității avuabile, vreau să spun a sexualității care trebuie mărturisită. Discursul mărturisirii, discursul rușinii, al controlului, al corectării sexualității, începe în esență de la masturbație. Și mai concret: acest imens aparat tehnic al penitenței nu a avut efect decât în seminarii și colegii, adică în locurile unde singura formă de sexualitate ce trebuia controlată era, bineînțeles, masturbarea.

Avem de-a face cu un proces circular care este foarte tipic pentru aceste tehnologii ale cunoașterii și puterii. Caroiajul subtil al noii creștinări, începute în secolul al XVI-lea, a creat instituții ale puterii și specializări ale cunoașterii, care au căpătat formă în seminarii și colegii; mai clar, în instituții în care se evidențiază, în special, nu relația sexuală dintre indivizi, nu relațiile sexuale legitime și nelegitime, ci trupul solitar și plin de dorințe. Adolescentul masturbator va deveni figura care, deși nu scandalizează încă, provoacă neliniște, bântuie și va bântui din ce în ce mai mult, din perspectiva acestor seminarii și colegii tot mai răspândite și tot mai numeroase, conceptul de direcție a conștiinței și de mărturisire a păcatului. Toate noile procedee și reguli ale mărturisirii dezvoltate după Conciliul de la Trente – acel gen de gigantică interiorizare, în discursul penitenței, a întregii vieți a individului – sunt de fapt focalizate secret în jurul trupului și al masturbației.

Voi încheia afirmând următoarele. În aceeași epocă, adică în secolele al XVI-lea și al XVII-lea, în armată, în colegii, în ateliere, în școli se dezvoltă un întreg sistem de dresare a trupului, de antrenare a corpului util. Sunt puse la punct noi procedee de supraveghere, de control, de distribuire în spațiu, de notare etc. Asistăm la o adevărată cotropire a trupului prin mecanisme ale puterii care încearcă să-l facă mai docil și, în

același timp, mai folositor. Avem de-a face cu o nouă anatomie politică a trupului. Ei bine, dacă analizăm, nu armata, atelierele, școlile primare etc., ci tehnicile penitenței practicate în seminarii și colegiile derivate, constatăm apariția unei cotropiri care nu se operează asupra corpului util, nu are loc într-un registru al aptitudinilor, ci la nivelul dorinței și al decenței. Aici avem, opusă anatomiei politice a trupului, o fiziologie morală a carnalului<sup>77</sup>.

Data viitoare vă voi prezenta două lucruri: cum această fiziologie morală a cărnii, sau a cărnii întrupate, a intrat în conexiune cu problemele corpului util, la sfârșitul secolului al XVIII-lea; cum s-a putut constitui ceea ce am putea numi medicina pedagogică a masturbației și cum această medicină pedagogică a masturbației a ajuns să conducă problema dorinței până la cea a instinctului, la problema instinctului care este chiar piesa centrală în organizarea anomaliei. Tocmai masturbația, decupată din mărturisirea de penitență în secolul al XVII-lea, această masturbație care devine o problemă pedagogică și medicală, va readuce sexualitatea în aria anomaliei.

## NOTE

- 1. Despre teoria eredității, cf. P. Lucas, Traité philosophique et physiologique de l'hérédité naturelle dans les états de santé et de maladie du système nerveux, avec l'application méthodique des lois de la procréation au traitement général des affections dont elle est le principe, I-II. Paris, 1847-1850; asupra teoriei "degenerescenței", cf. supra, lecția din 5 februarie.
- 2. Cazul lui Roch-François Ferré, cu expertizele lui A. Brierre de Boismont, G.-M.-A. Ferrus și A.-L. Foville, este expus în *Annales médico-psychologiques*, 1843, I, pp. 289-299.
- 3. C.-F. Michéa, "Des déviations maladives de l'appetit vénérien", L'Union médicale, III/85, 17 iulie 1849, pp. 338c-339c.
- 4. J.-G.-F. Baillarger, "Cas remarquable de maladie mentale. Observation recueillie au dépôt provisoire des aliénés de l'Hôtel-Dieu

de Troyes, par doctor Bédor", Annales médico-psychologiques, 1858. IV, pp. 132-137.

- 5. Versiunea definitivă a cărții "Aberrations du sens génésique" poate fi parcursă in P. Moreau de Tours, Des aberrations du sens génésique, Paris, 1883<sup>3</sup> (prima ediție 1880).
- 6. R. Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis. Eine klinischeforensische Studie, Stuttgart, 1886. În cea de-a doua ediție
  (Psychopathia sexualis, mit besonderer Berücksichtigung der contrăren
  Sexualempfindung, Stuttgart, 1887), este dezvoltată examinarea
  "sensibilității sexuale contrare". Prima traducere franceză este conformă
  cu cea de-a opta ediție germană: Etude médico-légale. Psychopathia
  sexualis, avec recherches spéciales sur l'inversion sexuelle, Paris, 1895.
  Ediția franceză aflată acum în circulație reproduce modificările lui A.
  Moll (1923): Psychopathia sexualis. Étude médico-légale à l'usage des
  médecins et des juristes, Paris, 1950.
- 7. J.C. Westphal, "Die conträre Sexualempfindung, Symptome eines nevropathischen (psychopatischen) Zustand", Archiv für Psychiatrie und Nervenkrankheiten, II, 1870, pp. 73-108. Cf. V. Magnan, Des anomalies, des aberrations et des perversions sexuelles, Paris, 1885, p. 14: "Înclinația [...] poate fi legată de o profundă anomalie și poate avea drept obiectiv același sex. Este ceea ce Westphal numește simț sexual contrar și pe care, împreună cu Charcot, l-am desemnat sub denumirea de inversiune a simțului genital" (sublinieri în text). Despre dezbaterile din Franța, vezi J.M. Charcot și V. Magnan, "Inversion du sens génital", Archives de neurologie, III, 1882, pp. 53-60; IV, 1882, pp. 296-322; V. Magnan, "Des anomalies, des aberrations et des perversions sexuelles", Annales médico-psychologiques, 1885, I, pp. 447-472.
- 8. Se pot urmări dezbaterile din Franța în culegerea lui P. Garnier, Les Fétichistes: pervertis et invertis sexuels. Observations médico-légales, Paris, 1896. Este vorba de un fel de răspuns la publicația lui A. Moll, La Perversion de l'instinct génital. Paris, 1893 (ed. orig.: Die conträre Sexualempfindung, Berlin, 1891).
- 9. M. Foucault dezvoltă această teză în La Volonté de savoir, op. cit., pp. 25-49 (cap. II "Incitation au discours", § 1: "L'hypothèse represive").
  - 10. Cf. ibid., p. 9.
- 11. M. Foucault se bazează în acest curs în special pe lucrarea, în trei volume, a lui H. Ch. Lea, A History of Auricular Confession and Indulgences in the Latin Church, Philadelphia, 1896.
- 12. Vezi cursul la Collège de France, citat deja, Théories et Institutions pénales.

- 13. F. Albinus seu Alcuinus, *Opera omnia*, I (*Patrologiae cursus completus*, series secunda, tomus 100), Lutetiae Parisiorum, 1851, col. 337.
- 14. Ibid., col. 338-339: "Începi să te-mpurpurezi arătându-i omului, întru scăparea ta, lucrul pentru care nu roșești când îl săvârșești împreună cu onnul întru pieirea ta? [...] Care sunt victimele noastre în schimbul păcatelor comise de noi, dacă nu mărturisirea propriilor noastre păcate? Cu câtă neîntinare trebuie să-i aducem ofrandă lui Dumnezeu prin mijlocirea preotului; până la ce punct ofranda spovedaniei noastre către Dumnezeu se face vrednică de primit din rugile lui, și care este limita până la care primim iertare de la El, pentru care spiritul chinuit este un sacrificiu, și inima zdrobită și smerită n-o dispreţuiește".
- 15. *Ibid.*, col. 337: "Se spune, însă, că, de fapt, nici unul dintre laici nu vrea să-și încredințeze propria spovedanie preoților, despre care credem că, împreună cu Sfinții Apostoli, au primit de la Christos harul de a lega și de a dezlega. Ce slobozește harul preoțesc, dacă cei legați nu-și iau în seamă lanțurile? Medicii vor zăbovi cu intervenția dacă cei suferinzi nu-și arată rănile. Dacă rănile trupului de carne așteaptă mâna medicului, cu cât mai mult rănile duhului spiritual cer de la medic ușurare?"
- 16. Asupra legislației canonice din 1215, cf. R. Foreville, Latran I, III, III și Latran IV, Paris, 1965, pp. 287-306 (vol. VI din seria Histoire des conciles œcuméniques, publicată sub conducerea lui G. Dumeige), unde se va găsi, în extras, traducerea franceză a decretului conciliar din 30 noiembrie 1215, De la confession, du secret de la confession, de l'obligation de la communion pascale, pp. 357-358 (vezi, în special: "Orice credincios, de un sex sau altul, ajuns la vârsta discernământului, trebuie să mărturisească singur cu loialitate toate păcatele cel puțin o dată pe an preotului său, să îndeplinească cu grijă, pe măsura mijloacelor sale, penitența impusă, să primească cu respect, cel puțin de Paști, taina euharistiei, în afară de cazul în care, la sfatul preotului său, din motive justificate, se hotărăște să se abțină temporar. Dacă nu, să fie oprit ab ingressu ecclesiae pe timpul vieții și lipsit de mormântul creștinesc după moarte. Acest decret de izbăvire va fi publicat mereu în biserici: astfel încât nimeni să nu-și poată acoperi orbirea cu vălul ignoranței"). Cf. originalul latin în Conciliorum œcumenicorum decreta, Friburgi în Brisgau, 1962, pp. 206-243.
- 17. Gratianus, Decretum, emendatum et variis electionibus simul et notationibus illustratum, Gregorii XIII pontificis maximi iussu editum, Paris. 1855, pp. 1519-1656 (Patrologia latina, tomus 187). Decretul a fost promulgat în 1130.

- 18. Vezi în special J. Delumeau, *Le Catholicisme entre Luther et Voltaire*, Paris, 1971, pp. 256-292 ("Christianisation"), pp. 293-330 ("Déchristianisation?").
- 19. Pastorala confesiunii este stabilită în cursul sesiunii XIV (25 noiembrie 1551), ale cărei acte sunt publicate în *Canones et decreta concilii tridentini*, editat Æ.L. Richter, Lipsiae, 1853, pp. 75-81 (*repetitio* al ediției publicate la Roma în 1834).
- 20. C. Borromeus, Pastorum instructiones ad concionandum, confessionisque et eucharistiae sacramenta ministrandum utilissimae, Antverpiae, 1586.
- 21. O mare atenție în pregătirea clerului pentru taina penitenței este cerută de sesiunea XXIII (*De reformatione*) a Conciliului de la Trento: "Vor învăța din felul transmiterii Sfintelor Taine, mai cu seamă acelea care vor părea potrivite pentru ascultarea spovedaniilor, și din felul riturilor și al ceremoniilor". (*Canones et decreta..., op. cit.*, p. 209).
- 22. L. Habert, Pratique du sacrement de pénitence ou méthode pour l'administrer utilement, Paris, 1748, în special pentru descrierea virtuților confesorului: pp. 2-9, 40-87 (dar întregul prim tratat este consacrat acestor calități: pp. 1-184). Despre rigorismul lui Habert și consecințele acestuia asupra istoriei religioase franceze între sfârșitul secolului al XVII-lea și începutul secolului al XVIII-lea, vezi notița biografică a lui A. Humbert, în Dictionnaire de théologie catholique, VI, Paris, 1920, col. 2013-2016.
- 23. L. Habert, Pratique du sacrement de pénitence..., op. cit., pp. 40-41.
  - 24. Ibid,. p. 12.
- 25. Restricția nu-i aparține lui Habert, care scrie (*loc. cit.*): "Cu toate că efectele tainelor nu depind de sfințenia celui care le administrează, ci de harul lui Iisus Hristos, totuși este o mare nerușinare și un groaznic sacrilegiu ca acela care a pierdut izbăvirea să încerce să o dea altora".
- 26. *Ibid.*, p. 13: "El trebuie să fie bine întărit în practica virtuții, din cauza marilor tentații la care îl expune această îndatorire. Căci aerul nesănătos din camera unui bolnav nu are mai multă influență asupra trupului decât povestirea de păcate asupra sufletului. Dacă, prin urmare, numai cei care au o constituție bună îi pot trata pe bolnavi, le pot pansa rănile și pot rămâne lângă aceștia fără ca sănătatea lor să sufere, trebuie să recunoaștem în mod necesar că numai aceia care au avut grijă să se întărească în virtute printr-o îndelungată practică a faptelor bune pot, fără nici un pericol pentru izbăvirea lor, să se ocupe de conștiințele putrede".

- 27. *Ibid.*, p. 14: "Dar, din toate păcatele, nu este altul mai contagios, ori care se transmite cu mai mare ușurință, decât cel care este contrar castității".
- 28. Loc. cit.: "Sfințenia necesară unui confesor trebuie să-i inspire o sfântă oroare față de toate păcatele mărunte [...] Și cu toate că acestea (păcatele mărunte) nu înăbușă bunătatea obișnuită, ele sunt totuși precum cenușa care acoperă focul și îl împiedică să lumineze și să încălzească odaia în care este întreținut".
- 29. *lbid.*, pp. 16-40. Cea de a doua parte a capitolului II dezvoltă următoarele trei puncte, sintetizate de M. Foucault: (1) "orbirea unui om care nu are grijă să evite păcatele mărunte"; (2) "insensibilitatea lui față de cei care sunt obișnuiți cu elc"; (3) "inutilitatea măsurilor pe care le-ar putea lua pentru a-i scăpa pe ceilalți".
- 30. *Ibid.*, p. 88: "Ca judecător el trebuie să știe ce este permis sau interzis celor care se prezintă la tribunal. Dar cum altfel ar putea ști acest lucru, dacă nu prin lege? Și ce persoane și ce fapte trebuie să judece? Tot felul de persoane și tot felul de fapte, de vreme ce toți credincioșii, de orice condiție, sunt obligați să se spovedească. Trebuie, deci, să știe care este îndatorirea fiecăruia, legile divine și omenești, ecleziastice și civile, ce permit și ce interzic acestea în fiecare profesie. Pentru că un judecător nu s-ar pronunța decât la întâmplare și s-ar expune la mari nedreptăți dacă, fără să cunoască legea, i-ar condamna pe unii și i-ar ierta pe alții. Legea este cântarul necesar în care confesorul trebuie să măsoare acțiunile și omisiunile penitenților: regula și măsura fără de care nu poate judeca dacă aceștia și-au îndeplinit sau neglijat îndatoririle. De câte lumini are nevoie în calitatea sa de judecător!"
- 31. *Ibid.*, pp. 88-89: "Ca medic, el trebuie să cunoască maladiile spirituale, cauzele și remediile acestora. Aceste maladii sunt păcatele, despre care el trebuie să știe: natura [...], numărul [...], diferența..." A cunoaște natura păcătosului înseamnă a distinge "împrejurările care modifică specia; cele care, fără a schimba specia, scad sau măresc considerabil natura păcatului". A cunoaște numărul înseamnă a ști "când mai multe acțiuni sau cuvinte sau gânduri repetate nu sunt din punct de vedere moral decât un singur păcat, sau când acestea se înmulțesc, iar penitentul este obligat să le spună numărul în spovedanie". A cunoaște diferența permite deosebirea unui păcat de o imperfecțiune: "Fiindcă păcatul este materia tainei penitenței și nu se poate acorda iertarea celor care nu se acuză decât de simple imperfecțiuni, cum se întâmplă uneori cu persoanele cucernice".
- 32. *Ibid.*, p. 89: "Confesorul este judecătorul, medicul și îndrumătorul penitenților."

- 33. Loc. cit.: "Ca îndrumător, confesorul este obligat să pună ordine în conștiința penitenților, să le reamintească greșelile și rătăcirile; și să-i facă să evite capcanele ce se întâlnesc în fiecare profesie, să le arate drumul care-i va duce la fericirea veșnică".
- 34. *Ibid.*, p. 101: "Prudența nu exclude știința, ci o presupune în mod necesar: ea nu înlocuiește lipsa de studii, ci pretinde în plus o mare puritate a inimii și justețe a intențiilor: multă forță și disponibilitate a spiritului pentru a observa toate împrejurările și a le compara între ele. a descoperi, prin ceea ce iese la iveală, ce este ascuns și a prevedea ce se poate întâmpla prin ceea ce s-a petrecut deja".
- 35. C. Borromeus, Instructions aux confesseurs de sa ville et de son diocèse. Ensemble: la manière d'administrer le sacrement de pénitence. avec les canons pénitentiaux, suivant l'ordre du Décalogue. Et l'ordonnance du même saint sur l'obligation des paroissieurs d'assister à leurs paroisses, Paris, 1665<sup>4</sup>, pp. 8-9 (ed. I, Paris, 1648). Instrucțiunile au fost "tipărite la comanda adunării clerului Franței la Vitré".
- 36. *Ibid.*, p. 12: "Confesionalul trebuie așezat în biserici într-un loc atât de descoperit, încât să poată fi văzut din toate părțile, și ar fi foarte bine de asemenea să fie situate într-un loc care poate fi apărat astfel încât să-i împiedice pe ceilalți să se apropie prea mult, în timp ce un altul se spovedește".
  - 37. Nu am putut găsi această informație dată de M. Foucault.
- 38. H. Ch. Lea, A History of Auricular Confession..., op. cit., 1, p. 395: "Prima referire pe care am întâlnit-o la această inovație este Conciliul de la Valencia în 1565, unde s-a dispus ca acestea să fie instalate în biserici pentru ascultarea spovedaniei, în special din partea femeilor". În același an, C. Borromeus recomanda "să se folosească în forma rudimentară a confesionalului un obiect care să separe preotul de penitent".
  - 39. C. Borromeus, *Instructions aux confesseurs...*, *op. cit.*, pp. 21-22. 40. *Ibid.*, p. 24: "La început [...] confesorul trebuie să pună câteva
- 40. *Ibid.*, p. 24: "La început [...] confesorul trebuie să pună câteva întrebări pentru a ști mai bine să conducă în continuare spovedania".
  - 41. Ibid., pp. 21-22, 24-25.
- 42. *Ibid.*, pp. 24-25. "Demandes qu'on doit faire au commencement de la confession."
- 43. *Ibid.*, pp. 19. Dar "trebuie respectat acelasi lucru în cazul bărbaților" (p. 20).
- 44. C. Borromeus, Acta ecclesiae mediolanensis, Mediolani, 1583 (ediția in-folio în latină pentru Franța a fost publicată la Paris, în 1643). Cf. C. Borromeus, Instructions aux confesseurs..., op. cit; Règlements pour l'instruction du clergé, tirés des constitutions et décrets synodaux de saint Charles Borromée, Paris, 1663.
  - 45. C. Borromeus, Instructions aux confesseurs..., op. cit., pp. 25-26.

- 46. Ibid., p. 30.
- 47. *Ibid.*, pp. 32-33: "În aceste întrebări, el trebuie să procedeze în ordine, începând prin poruncile Domnului. la care, deși toate punctele asupra cărora vom insista se pot reduce, totuși, având de a face cu persoane ce vin rar să se confeseze, ar fi bine să trecem în revistă cele șapte păcate capitale, cele cinci simturi ale omului, poruncile bisericii și operele de milostenie."
  - 48. Lista virtuților lipsește din ediția folosită de noi.
  - 49. C. Borromeus, Instructions aux confesseurs..., op. cit., pp. 56-57.
- 50. Ibid., pp. 52-62, 65-71; L. Habert, Pratique du sacrement de pénitence..., op. cit., p. 403 (regula a treia). Cf. Canones et decreta..., op. cit., pp. 80-81 (sesiunea XIV, cap. VIII "De satisfationis necessitate et fructu").
  - 51. L. Habert, op. cit., p. 401 (regula a doua).
  - 52. Ibid., p. 411 (regula a patra).
- 53. M. Foucault rezumă aici ceea ce spune F. Vialart, Règlements faits pour la direction spirituelle du seminaire [...] établi dans la ville de Châlons afin d'éprouver et de préparer ceux de son diocèse qui se présentent pour être admis aux saints ordres, Châlons, 1664<sup>2</sup>, p. 133: "Cu toții trebuie să aibă o mare deschidere a inimii când discută cu confesorul și să capete o deplină încredere în el dacă vor să profite de conduita acestuia. De aceea, nu se vor multumi să se mărturisească acestuia cu sinceritate, ci îl vor vizita de bunăvoie și îl vor consulta în toate dificultățile, suferințele și tentațiile"; pp. 140-141: "Pentru a profita cât mai mult, ei vor acorda extremă încredere directorului și își vor da seama de exercițiile lor, cu simplitate și docilitate a spiritului. Calea de a realiza și una, și alta este de a-l considera pe director un înger vizibil, trimis de Dumnezeu spre a-i conduce la cer, dacă ascultă ce spune și îi urmează sfaturile; ei trebuie să fie convinși că fără această încredere și fără deschiderea inimii, retragerea este mai degrabă o distracție a spiritului menită propriei înșelări, decât un exercițiu de pietate și devotament care să lucreze întru izbăvirea sufletului și încredințarea către Dumnezeu și întru înaintarea pe calea virtuții și a propriei perfecțiuni. Dacă resimt repulsie față de comunicarea cu directorul, ei vor da dovadă de și mai mult curaj și de o și mai profundă credință, învingând această ispită; cu atât mai mare va fi meritul de a o depăși, pentru că aceasta ar fi în stare să zădărnicească toate roadele retragerii lor, dacă i se supun".
- 54. M. Foucault se referă în general la J.-J. Olier, L'Esprit d'un directeur des âmes, în Œuvres complètes, Paris, 1856, col. 1183-1240. 55. M. Beuvelet, Méditations sur les principales vérités chrétiennes
- 55. M. Beuvelet, Méditations sur les principales vérités chrétiennes et ecclésiastiques pour tous les dimanches, fêtes et autres jours de l'année, I, Paris, 1664, p. 209. Pasajul citat de M. Foucault se află în

meditația a LXXI-a, care poartă titlul "Al patrulea mijloc de a realiza progresc în virtute. Despre necesitatea unui director".

- 56. L. Habert, *Pratique du sacrement de pénitence..., op. cit.*. pp. 288-290.
- 57. P. Milhard, La Grande Guide des curés, vicaires et confesseurs, Lyon, 1617. Prima ediție, cunoscută sub titlul Le Vrai Guide des curés, datează din 1604. Stabilit ca obligatoriu de arhiepiscopul de Bordeaux sub jurisdicția sa, el a fost retras din circulație în 1619, în urma condamnării de către Sorbona.
  - 58. P. Milhard, La Grande Guide..., op. cit., pp. 366-373.
- 59. L. Habert, Pratique du sacrement de pénitence..., op. cit., pp. 293-294.
  - 60. Ibid., pp. 294-300.
  - 61. Ibid., p. 294.
- 62. E. B. de Condillac, *Traité des sensations*, Paris, 1754, I, 1, 2: "Dacă îi arătăm un trandafir, ea va fi în raport cu noi o statuie care miroase un trandafir; dar în raport cu ea, nu va fi decât însuşi mirosul acestei flori. Ea va fi deci un miros de trandafir, de garoafă, de iasomie, de violetă, în funcție de obiectele ce vor acționa asupra organului său".
- 63. L. Habert Pratique du sacrement de pénitence...., op. cit., p. 295.
  - 64. Ibid., p. 296.
    - 65. Loc. cit.
    - 66. Ibid., p. 297.
- 67. Loc. cit.: "În afară de convorbiri, în cursul cărora se spun și se aud cuvinte necuviincioase, se mai poate păcătui chiar ascultând discursuri fără a participa la conversație. Pentru a explica acest gen de păcate, trebuie puse întrebările următoare: pentru că în legătură cu primele, ele au fost suficient clarificate în articolul precedent".
- 68. *Ibid.*, pp. 297-298: "Nu ați făcut niciodată gesturi lascive? În ce scop? De câte ori? Era cineva de față? Cine? Câte persoane? De câte ori?"
- 69. *Ibid.*, p. 298: "V-ați îmbrăcat vreodată pentru a plăcea? Cui (doreați să faceți impresie)? De câte ori? Era ceva lasciv în veșmintele dv., aveați, de exemplu, sânul descoperit?"
- 70. Loc. cit. (M. Foucault a eliminat, la sfârșitul frazei, "cu persoane de sex diferit").
  - 71. Ibid., p. 297 (M. Foucault a eliminat "de sex diferit").
  - 72. Ibid., pp. 297-298.
- 73. Nu am putut consulta capitolul II, § 3, din *Monita generalia de officiis confessarii olim ad usum diocesis argentinensis*, Argentinae, 1722. Pasajul citat de M. Foucault ("urcând pe nesimtite de la cugetări simple la cele pretențioase, de la cele pretențioase la pofte, de la râvne

neînsemnate la o învoială totală, de la învoiala totală la fapte mai puțin împăcătoșite, și, dacă pe acelea le mărturisesc, la unele mai de ocară")... este extras din H. Ch. Lea, A History of Auricular Confession..., op. cit., I, p. 377.

- 74. A. de Liguori, Praxis confessarii ou Conduite du confesseur, Lyon, 1854; A.-M. de Liguori, Le Conservateur des jeunes gens ou Remède contre les tentations déshonnêtes, Clermont-Ferrand, 1835.
- 75. A. de Liguori, Homo apostolicus instructus in sua vocatione ad audiendas confessiones sive praxis et instructio confessariorum, I, Bassani, 1782<sup>5</sup>, pp. 41-43 (tratatul 3, cap. II, § 2: "De peccatis în particulari, de desiderio, compiacentia et deletatione morosa"). Cf. A. de Liguori, Praxis confessarii..., op. cit., pp. 72-73 (art. 39); A.-M. de Liguori, Le Conservateur des jeunes gens..., op. cit., pp. 5-14.
- 76. M. Foucault se referă, fără îndoială, aici, la dezvoltarea cap. II ("Probabilism and casuistry") din H. Ch. Lea, A History of Auricular Confession... op. cit., II. pp. 284-411.
- Confession..., op. cit., II, pp. 284-411.

  77. Vezi cursul, deja citat, La Société punitive (14 și 21 martie 1973) și M. Foucault, Surveiller et Punir, op. cit., pp. 137-171.

## Cursul din 26 februarie 1975

O nouă procedură a examinării: descalificarea trupului ca parte carnală și culpabilizarea trupului prin carnal. — Direcția de conștiință, dezvoltarea misticismului catolic și fenomenul posedării. — Deosebirea dintre posedare și vrăjitorie. — Posedarea de la Loudun. — Convulsia ca formă plastică și vizibilă a luptei din trupul posedatei. — Problema posedaților și a convulsiilor lor nu este înscrisă în istoria maladiei. — Anticonvulsivele: modularea stilistică a confesiunii și a direcției de conștiință; apel la medicină; recurs la sistemele disciplinare și educative din secolul al XVII-lea. — Convulsia ca model neurologic al maladiei mentale.

Ultima dată am încercat să vă arăt cum apare - în centrul practicilor penitenței și în centrul acestei tehnici a direcției de constiintă pe care o vedem, dacă nu complet constituită, cel putin în curs de dezvoltare începând din secolul al XVI-lea corpul dorinței și al plăcerii. Înainte de a intra în amănunte, am putea spune următoarele: directiei spirituale îi răspunde tulburarea datorată cărnii, tulburarea carnală ca domeniu discursiv, ca arie de intervenție, ca obiect de cunoaștere pentru această direcție. Astfel, din această materialitate corporală, căreia teologia și practica penitenței din Evul Mediu îi atribuiau pur și simplu originea păcatului, începe să se detașeze acel domeniu complex și totodată alunecos al carnalului, domeniu de exercițiu al puterii și, în același timp, obiectivare. Este vorba de un corp străbătut de o întreagă serie de mecanisme numite "seducții", "mângâieri" etc; un corp care este sediul multiplelor provocări ale plăcerii și delectării; un corp care este animat, sustinut, continut eventual de o voință care cedează sau nu, care se complace sau refuză să se complacă. Pe scurt: corpul sensibil și complex al concupiscenței. Acesta este, după părerea mea, corolarul noii tehnici a puterii. Și aici vreau să subliniez ceva foarte important: în timp ce asistăm la o calificare a trupului ca parte carnală, observăm în același timp cum trupul este descalificat tocmai pentru că este constituit din carne. Culpabilizarea corpului prin carnal este, în același timp, o posibilitate de discurs și de analiză, o cale de investigație analitică a trupului; greșeala este încadrată în trup și simultan apare posibilitatea de a obiectiva acest trup ca element carnal – iată premisele a ceea ce am putea numi o nouă procedură de examinare.

Am încercat să vă demonstrez că examenul respectiv se ghidează după două reguli. În primul rând, trebuia să parcurgă, în măsura posibilului, întreaga existență: fie că are loc în confesional sau se desfășoară în discuția cu directorul de conștiință – interogatoriul este un mod de a trece prin filtrul examinării, analizei și dezbaterii practic întreaga viață a penitentului. Tot ce ai spus, tot ce ai făcut trebuie să treacă prin grila discursivă. Pe de altă parte, acest examen este inclus într-un raport de autoritate, într-un raport de putere, care este foarte strict și, în același timp, foarte exclusivist. Sigur, trebuie să spui totul, dar directorului sau confesorului, lor și nimănui altcuiva. Aşadar, examenul ce caracterizează noile tehnici ale îndrumării spirituale urmează regulile exhaustivității, pe de o parte, și ale exclusivității, de cealaltă. Și iată unde ajungem: de la apariția sa ca obiect al unui discurs analitic infinit și al unei supravegheri constante, elementul carnal este legat, în același timp, de stabilirea unei proceduri de examinare completă și de stabilirea unei reguli conexe a tăcerii. Trebuie mărturisit totul, dar numai aici şi numai unui singur om. Dar în confesional, în cadrul actului de penitență sau în cadrul procedurii de îndrumare a constiinței. Interdicția de a vorbi în afara confesionalului și cu altcineva decât cu confesorul nu este, desigur, o regulă fundamentală și originară a tăcerii, peste care s-ar suprapune, în unele cazuri, ca o corecție, necesitatea mărturisirii. Avem de fapt un sistem complex (despre care v-am vorbit ultima dată) în care tăcerea, regula tăcerii, regula

nespunerii, este corolarul unui alt mecanism, care este mecanismul relatării: Trebuie să relatezi totul, dar nu trebuie să o faci decât în anumite condiții, în cadrul unui anume ritual și în fața unei persoane bine determinate. Altfel spus, nu intrăm într-o epocă în care carnalul trebuie redus la tăcere, ci într-o epocă în care carnalul este inclus într-un sistem, într-un mecanism al puterii ce comportă o discursivitate exhaustivă și o tăcere ambientală organizată în jurul mărturisirii obligatorii și permanente. Puterea ce se exercită în cadrul îndrumării spirituale nu impune deci tăcerea, tăinuirea, ca regulă fundamentală; ci o propune numai ca adjuvant necesar sau condiție a funcționării regulii, perfect pozitive, a relatării. Trupul constituit din carne este cel chemat pe nume, despre el se vorbește, el este povestit. În esență, sexualitatea reprezintă, în secolul al XVII-lea (și va continua să fie în următoarele două veacuri), nu ceea ce faci, ci ceea ce mărturisești: deci pentru a o putea mărturisi în bune condițiuni, trebuie să o treci sub tăcere în absența confesorului sau a directorului de conștiință.

Ultima dată am încercat să reconstitui, aproximativ, istoria acestui gen de aparat al mărturisirii și tăcerii. Este de la sine înțeles că acest aparat, această tehnică a îndrumării spirituale, care își face din trupul carnal propriul obiect sau obiectul unui discurs exclusiv, nu a cuprins totalitatea populației creștine. Dificilul și subtilul aparat de control, acel trup al dorinței și plăcerii care se naște în corelație cu el, toate acestea nu se referă decât la o categorie redusă a populației, cea care a putut fi pătrunsă de formele complexe și subtile de creștinare: straturile cele mai înalte ale populației, seminariile, mânăstirile. Este evident că în imensul amestec al penitenței anuale practicate de marea parte a locuitorilor de la orașe și sate în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea (spovedania pentru împărtășania de Paști), nu găsim aproape nimic din mecanismele relativ subtile pe care vi le-am descris. Cu toate acestea, cred că ele sunt importante din cel puțin două motive. Peste primul voi trece repede, în schimb asupra celui de-al doilea voi insista mai mult

Primul motiv: fără îndoială că, începând cu această tehnică s-a dezvoltat (în Europa de prin a doua jumătate a secolului al

XVI-lea, iar în Franța mai ales în secolul al XVII-lea) misticismul catolic, unde tema carnalului are o atât de mare importanță. Luați, de exemplu, în Franța, tot ce s-a petrecut, tot ce a fost spus de la părintele Surin și până la Madame Guyon<sup>1</sup>. Este cert că aceste teme, aceste noi materii, noua formă de discurs erau legate de tehnicile recente ale îndrumării spirituale. Dar cred că, într-o perspectivă mai largă — sau, oricum, mai profundă —, acel trup al dorinței, corpul concupiscenței va apărea în anumite pături ale populației ceva mai largi sau, în orice caz, care practică un anumit număr de procese mai profunde decât discursul mistic cam sofisticat al doamnei Guyon. Aș vrea să vă vorbesc despre ceea ce ar putea fi desemnat ca frontul creștinării în profunzime.

La vârf, aparatul de îndrumare a conștiinței duce deci la aparitia acelor forme de misticism despre care tocmai v-am vorbit. Iar apoi, la bază, duce la apariția unui alt fenomen, legat de primul, care îi răspunde, care găsește în el o serie de mecanisme de sprijin, dar care până la urmă va avea o altă menire: acest fenomen este posedarea. Cred că posedarea, ca fenomen foarte tipic în procesul introducerii unui nou aparat de control și de putere al Bisericii, trebuie pus față în față cu vrăjitoria, de care se deosebește destul de radical. Bineînțeles că vrăjitoria din secolele al XV-lea și al XVI-lea și posedarea din secolele al XVI-lea și al XVII-lea apar într-un fel de continuitate istorică. Se poate spune că magia, sau marile epidemii de magie pe care le vedem dezvoltându-se din veacul al XV-lea până la începutul veacului al XVII-lea și apoi marile valuri de posedare care capătă amploare de la sfârșitul veacului al XVI-lea până la începutul veacului al XVIII-lea, trebuie incluse și unele, și altele printre efectele generale ale marii creștinări despre care vă vorbeam. Sunt, însă, două serii de efecte cu totul diferite și care se bazează pe mecanisme foarte distincte.

Vrăjitoria (în orice caz, așa susțin istoricii care se ocupă acum de problemă) ar traduce lupta pe care noul val de creștinare, inaugurat la sfârșitul secolului al XV-lea și începutul celui de-al XVI-lea, a organizat-o în jurul și împotriva unui număr de forme de cult, datând din Antichitate, pe care primele

și foarte lentele valuri de creștinare din Evul Mediu le lăsaseră, dacă nu perfect intacte, cel puțin încă vii. Vrăjitoria ar fi, după toate aparentele, un gen de fenomen periferic. Acolo unde creștinarea timpurie nu avusese încă efect, acolo unde formele de cult persistaseră de secole și poate de milenii, creștinarea târzie din secolele al XV-lea și al XVI-lea întâmpină un obstacol. Încearcă, însă, să spargă aceste piedici, propune acestor obstacole o formă de manifestare și, în același timp, de rezistență. Vrăjitoria va fi atunci codificată, reluată, judecată, reprimată, arsă, distrusă prin mecanismele Inchiziției. Vrăjitoria este deci inclusă într-adevăr în interiorul acestui proces de creștinare, dar este un fenomen care se situează la granițele exterioare ale creștinării. Este așadar un fenomen periferic, mai mult rural decât urban; un fenomen întâlnit mai ales în regiunile de la țărmul mării și la munte, adică exact acolo unde marile focare tradiționale ale creștinării - care, din Evul Mediu, erau orașele - nu reușiseră să pătrundă.

În ceea ce privește posedarea, chiar dacă și acest fenomen se înscrie în creștinarea începută la sfârșitul secolului al XV-lea, ar fi mai degrabă un efect interior, decât unul exterior. Constituie mai degrabă o replică a ofensivei nu asupra unor noi regiuni, a unor noi domenii geografice sau arii sociale, ci a ofensivei religioase și amănunțite asupra trupului, realizată prin dublul mecanism de care vorbeam mai devreme, discursul exhaustiv si autoritatea exclusivă. De altfel, această deosebire este marcată imediat de faptul că în primul rând vră jitoarea este cea denuntată, condamnată din exterior, de autorități, de oficialități. Vrăjitoarea tipică este femeia necredincioasă de la marginea satului sau de la liziera pădurii. Ce înseamnă, în schimb, posedata (cea din secolul al XVI-lea, și, mai ales, cea de la începutul secolului al XVII-lea și începutul celui de-al XVIII-lea)? Nu mai este nicidecum cea denuntată de altcineva, ci aceea care mărturisește singură, care se confesează spontan. Și nu mai este vorba de femeia de la țară, ci de femeia de oraș. Începând cu Loudun până la cimitirul Saint-Médard din Paris, teatrul posedării este urban, fie că este un oraș mic sau unul mare<sup>2</sup>. Mai mult încă, nu este vorba de orice femeie din oraș, ci de o călugăriță. Iar particularizarea merge și mai departe, în cadrul mânăstirii, posedata va fi mai degrabă stareța, decât simpla călugăriță. Acolo, în însăși inima instituției creștine, în plin centru al mecanismelor îndrumării spirituale și a noii penitențe de care vă vorbeam, apare acest personaj care, departe de a fi marginal, este absolut central în noua tehnologie a catolicismului. Vrăjitoria apare la limitele exterioare ale creștinismului, iar posedarea se ivește în locașul interior, acolo unde creștinismul încearcă să-și implanteze obligațiile discursive, în însuși trupul indivizilor. Din momentul în care acesta încearcă să pună în funcțiune mecanisme de control și de mărturisiri individualizante și obligatorii, exact în acel loc își face apariția și spiritul de posedare.

Ceea ce se traduce prin faptul că scena posedării, cu principalele ei elemente, este cu totul diferită și distinctă de scena vrăjitoriei. În fenomenele de posedare, personajul central va fi confesorul, directorul, îndrumătorul. În marile cazuri de posedare din secolul al XVII-lea, acolo îi găsiți: Gaufridi la Aix<sup>3</sup>, Grandier la Loudun<sup>4</sup>. În cazul de la Saint-Médard al diaconului Pâris<sup>5</sup>, la începutul secolului al XVII-lea, personajul va fi real, chiar dacă dispare în momentul în care are loc posedarea. Prin urmare, personajul sfințit, personajul care deține autoritatea preotului (puterea îndrumării, prerogativele de autoritate și de constrângere discursivă) este cel ce se va afla în centrul scenei posedării și al mecanismelor posedării. În timp ce în cazul vrăjitoriei aveam de-a face cu o simplă formă dualistă, cu diavolul de o parte și vrăjitoarea de cealaltă, în cel al posedării vom avea un raport triangular, și chiar ceva mai complex. Este o matrice cu trei termeni: diavolul, bineînțeles; călugărita posedată, la cealaltă extremitate; dar, între cei doi, în ultimul vârf al triunghiului, se află confesorul. Or, confesorul, sau directorul de conștiință, este deja o figură foarte complexă și care se dedublează imediat. Cel care la început va fi fost bunul confesor, bunul îndrumător, devine la un moment dat rău, trece de cealaltă parte; sau chiar vor exista două grupuri de confesori sau de directori, care se vor confrunta între ele. Acest lucru este foarte limpede, de exemplu, în cazul Loudun, unde

avem un reprezentant al clerului profan (preotul Grandier), față în față cu alți directori sau confesori care vor interveni, reprezentând clerul oficial - prima ipostază a dualismului. Apoi, în sânul acestui cler oficial, avem un nou conflict, o nouă dedublare între cei care vor fi exorciștii atestați și cei ce vor juca în același timp rolul de directori de conștiință și de vindecători. Conflict, rivalitate, luptă, concurență între capucini, pe de o parte, și iezuiți, de cealaltă etc. În orice caz, personajul central al directorului sau al confesorului se va multiplica, se va dedubla, în funcție de conflictele caracteristice instituției ecleziastice înseși<sup>6</sup>. În ceea ce o privește pe posedată, cel de-al treilea element al triunghiului, aceasta se va dedubla la rândul ei, în sensul că ea nu va fi, ca vrăjitoare, agentul diavolului, servitoarea lui docilă. Lucrurile vor fi aici mult mai complicate. Bineînțeles că posedata va fi cea aflată sub puterea diavolului. Dar această putere va întâmpina o rezistență chiar din momentul în care se instalează, se înfundă, pătrunde în corpul posedatei. Posedata îi opune rezistență diavolului chiar în momentul în care devine un receptacol al acestuia. Astfel încât în interiorul ei va apărea imediat o dualitate: o manifestare care ține de diavol, și care nu va mai fi femeia, ci o simplă mașinărie diabolică; și apoi, o altă instanță, care va fi ea însăși, un receptacol ostil, care își va mobiliza împotriva diavolului toate forțele sau va căuta sprijinul directorului, confesorului, al Bisericii. În interiorul său se vor încrucișa efectele malefice ale demonului și cele binefăcătoare ale protecției divine ori sacerdotale la care face apel. Se poate spune că posedata fragmentează și va fragmenta la infinit corpul vrăjitoarei, care era până acum (în forma cea mai simplă a schemei vrăjitoriei) o unitate somatică pentru care nu se punea problema divizării. Trupul vrăjitoarei era pur și simplu în serviciul diavolului, fiind înconjurat de un anumit număr de forțe. Trupul posedatei este, în schimb, un corp multiplu, care se volatilizează oarecum, se pulverizează într-o multitudine de forțe ce se înfruntă între ele, într-o multime de senzații care o asaltează și o traversează. Mai mult decât marea confruntare între bine și rău, această multiplicitate nedefinită va caracteriza, la modul general, fenomenul posedării.

Trebuie să mai adăugăm ceva. În marile cazuri de vrăjitorie stabilite de Inchiziție, corpul vrăjitoarei este un corp unic aflat pur și simplu în serviciu sau, la nevoie, pătruns de nenumăratele arme ale lui Satan, Asmodeu, Belzebut, Mefisto etc. Sprenger numărase, de altfel, miile și miile de diavoli care străbăteau lumea (nu-mi mai aduc aminte dacă îi ieșiseră la socoteală cam 300 000, dar nu are importanță)<sup>7</sup>. Acum însă, cu trupul posedatei se va întâmpla altceva: chiar trupul ei este sălașul unei mulțimi infinite de mișcări, seisme, senzații, tulburări, de dureri și plăceri. Veți înțelege, acum, de ce și cum a dispărut, o dată cu fenomenul posedării, unul dintre elementele fundamentale în vrăjitorie: pactul. Vrăjitoria se prezenta, de obicei, sub forma unui schimb: "Îmi dai sufletul – îi spunea Satana vrăjitoarei -, iar eu îți voi încredința o parte din puterea mea"; sau, ispitea Satana: "Te stăpânesc trupește și te voi poseda trupește de câte ori am să vreau. Ca răsplată și în schimb, vei putea face apel la prezența mea supranaturală ori de câte ori vei avea nevoie"; "Îți ofer plăcerea – mai spunea Satana –, dar tu vei putea face oricât de mult rău vei dori. Te duc în Sabat, dar tu mă vei putea chema oricând vei dori și voi fi acolo unde vei dori". Acesta este un principiu al schimbului, care este marcat tocmai de pactul cu diavolul, un pact ce sancționează un act sexual transgresiv. Este vizita necuratului, sărutul aplicat pe dosul țapului blestemat în Sabat8.

În cazul posedării, în schimb, nu avem un pact care să fie pecetluit printr-un act oarecare, ci o invadare, o insidioasă și invincibilă pătrundere a diavolului în trup. Legătura posedatei cu diavolul nu ține de contract; este o legătură de tipul sălășluirii, al instalării, al impregnării. Are loc o transformare a celui ce era odinioară demonul negru, care se prezenta la căpătâiul vrăjitoarei arătându-i cu orgoliu sexul în erecție: această figură va fi înlocuită cu altceva. Iată o scenă, de exemplu, care a marcat oarecum începutul cazurilor de posedare de la Loudun: "Stareța era întinsă în pat, candala era aprinsă [...] și a simțit fără să vadă nimic [deci, dispariția imaginii, dispariția acelei

mari forme negre; M.F.] o mână care o strângea pe a ei și care i-a pus în palmă trei spini. [...] Numita stareță și alte călugărițe, după primirea acelor spini, au simțit schimbări stranii în trupuri [...], astfel că uneori își pierdeau judecata și erau agitate de mari convulsii care păreau produse de cauze extraordinare<sup>9</sup>". Forma diavolului a dispărut, imaginea sa, prezentă și bine conturată, s-a șters. Acum există senzații, transmisii, schimbări diverse şi stranii în trup. Nu este vorba de posedarea sexuală, ci numai de o insidioasă pătrundere în corp a unor senzații stranii. Şi iată încă un exemplu, care se găsește de asemenea în protocolul afacerii Loudun, așa cum îl aflați în cartea lui Michel de Certeau, intitulată Posedarea de la Loudun: "Chiar în ziua în care sora Agnès, novice în rândul ursulinelor, a depus jurământul, ea a fost posedată de diavol". Iată cum s-a produs posedarea: "Vraja a pornit de la un buchet de trandafiri roșii aflat pe o etajeră din dormitor. Maica stareță, care îl culesese, l-a mirosit, ceea ce au făcut și altele după ea, fiind imediat posedate. Au început să strige şi să-l cheme pe Grandier, de care păreau pe dată atât de îndrăgostite, încât nici celelalte călugărițe, nici alte persoane nu erau în stare să le potolească [voi reveni asupra acestui aspect imediat; M.F.]. Voiau să meargă să-l caute și pentru aceasta se urcau pe acoperișul mânăstirii și în copaci, îmbrăcate numai în cămăși, și se agățau de ramuri. În această stare, după țipete înspăimântătoare, au îndurat gerul, grindina și ploaia, rămânând patru sau chiar cinci zile nemâncate<sup>10</sup>"

Deci, un cu totul alt sistem de posedare, o cu totul altă inițiere diabolică. Nu mai avem de-a face cu un act sexual, nu mai avem marea nălucă cu iz de pucioasă, ci o lentă pătrundere în corp. Dispare, de asemenea, sistemul de schimb. În locul acestuia, avem infinite jocuri de substituire: trupul diavolului va înlocui trupul călugăriței. În momentul în care călugărița, căutând sprijin în afară, deschide gura spre a primi cuminecătura, brusc diavolul i se substituie și ea devine Belzebut. Iar Belzebut scuipă anafura din gura călugăriței, care totuși deschisese gura spre a o primi. Tot astfel discursul diavolului vine să înlocuiască vorbele de rugăciune și căință. În momentul

în care călugărița vrea să rostească Tatăl Nostru, diavolul răspunde în locul ei cu propria-i limbă: "Te blestem¹¹." Dar aceste substituiri nu intervin fără luptă, fără conflict, fără interferențe, fără rezistență. În clipa în care va primi anafura, acea anafură pe care o va scuipa, călugărița își duce mâna la gât, pentru a încerca să alunge diavolul din gâtlej, diavolul care este pe cale să elimine anafura pe care ea voia s-o primească. Sau când exorcistul vrea să-l determine pe demon să-și spună numele, deci să-l identifice, demonul răspunde: "Mi-am uitat numele. [...] L-am pierdut printre rufe¹²." Tot acest joc de substituiri, de dispariții, de lupte va caracteriza scena și chiar plastica posedării, foarte diferite, prin urmare, de toate jocurile de iluzii ce erau proprii vrăjitoriei. Şi observați că în centrul acestor evoluții, jocul consimțământului, al consimțământului subiectului posedat, este cu mult mai complex decât jocul consimțământului în vrăjitorie.

În vrăjitorie, voința implicată a vrăjitoarei este, în fond, o voință de tip juridic. Vră jitoarea subscrie la schimbul propus: Îmi propui plăcere și putere, eu îți ofer trupul și sufletul meu. Vră iitoarea este de acord cu schimbul, semnează pactul: ea este, în fond, un subiect juridic. Cu acest temei va putea fi pedepsită. În cazul posedării (vă puteați da seama de aceasta din toate elementele, toate detaliile pe care vi le-am prezentat mai devreme), voința este încărcată cu toate echivocurile dorinței. Voința vrea și nu vrea. Astfel, în povestea maicii Jeanne des Anges, tot în legătură cu afacerea de la Loudun, observăm foarte clar jocul extrem de subtil al voinței asupra sieși, o voință care se afirmă și care se derobează imediat<sup>13</sup>. Exorciștii îi spuseseră maicii Jeanne des Anges că demonul îi induce astfel de senzații încât nu poate recunoaște în ele jocul demonului 14. Dar maica Jeanne des Anges știe prea bine că exorciștii care o avertizează nu spun adevărul și că nu i-au sondat adâncurile inimii. Ea recunoaște că nu este chiar atât de simplu și că dacă diavolul a putut introduce în ea acele senzații în spatele cărora se ascunde, înseamnă că, de fapt, ea însăși a permis această cotropire. Această penetrare s-a operat printr-un ioc de mărunte plăceri, de senzații imperceptibile, de consimtiri

neînsennate, printr-un fel de complezență permanentă, în care voința și plăcerea se învăluie una pe alta, construiesc împreună un fel de spirală și duc la înșelăciune. O înșelătorie pentru maica Jeanne des Anges, care nu vede decât plăcerea și nu observă răul; o înșelătorie și pentru exorciști, de vreme ce cred că acolo e diavolul. Așa cum o spune ea însăși în confesiunea sa: "Diavolul mă înșela adesea printr-o mică senzație plăcută pe care o resimțeam în tulburările și celelalte lucruri extraordinare pe care le făcea cu trupul meu<sup>15</sup>". Şi mai departe: "Mi s-a întâmplat, spre marea mea tulburare, ca în primele zile când părintele Lactance mi-a fost dat ca director și exorcist, să dezaprob modul său de a acționa în multe lucruri mărunte, cu toate că era bine, numai că eu eram rea<sup>16</sup>". Astfel, părintele Lactance le propune călugărițelor să le dea împărtășania prin grilaj. Maica Jeanne des Anges se simte ofensată și începe să murmure pentru sine: "Mă gândeam în mine însămi că ar face bine să urmeze exemplul celorlalți preoți. Cum m-am oprit fără să-mi dau seama la acest gând, mi-a trecut prin minte că, pentru a-l umili pe preot, diavolul ar fi plănuit vreo josnicie față de sfânta împărtășanie. Am fost atât de ticăloasă, încât nu am rezistat la acest gând cu destulă tărie. Când m-am prezentat la [grilajul de; M.F.] împărtășanie, diavolul a pus stăpânire pe capul meu și, după ce am primit sfânta cuminecătură, pe care o și umezisem în gură, diavolul a aruncat-o în obrazul preotului. Știu bine că nu am făcut aceasta în deplină libertate, dar sunt foarte sigură, spre tulburarea mea, că i-am oferit diavolului prilejul s-o facă și că nu ar fi avut această putere dacă nu aș fi fost legată de el<sup>17</sup>." Regăsim aici tema legăturii cu diavolul, care se află la baza însăși a vrăjitoriei. Dar observați că, în acest joc al plăcerii, al consimțământului, al absenței refuzului, al micii complezențe, ne aflăm foarte departe de marea masă juridică a consimțământului dat o dată pentru totdeauna și autentificat de vrăjitoare, atunci când aceasta semnează pactul încheiat cu diavolul.

Sunt două feluri de consimțământ, dar și două feluri de trupuri. Trupul vrăjit, știți foarte bine, se caracteriza prin două trăsături. Pe de o parte, trupul vrăjitoarei era un corp înconjurat

trucâtva beneficiar al unei întregi serii de însușiri, pe care unii le consideră reale, alții iluzorii, dar aceasta are mai puțină importanță. Trupul vrăjitoarei este capabil să se transporte sau să fie transportat; este capabil să apară și să dispară; este invizibil, și în unele cazuri, invincibil. Pe scurt, este dotat cu un sel de transmaterialitate. Trupul vrăjitoarei mai este caracterizat prin faptul că poartă semne, care sunt pete, zone de insensibilitate și care constituie toate un fel de semnături ale diavolului. Acestea sunt indicatoare prin care demonul îi poate recunoaște pe ai săi; dar și indicii prin care inchizitorii, oamenii Bisericii, judecătorii pot recunoaște că este vorba de o vrăjitoare. În general, corpul vrăjitoarei beneficiază, pe de o parte, de însemnele care-i permit să aibă acces la puterea diabolică, care-i permit deci să scape de cei ce o urmăresc, dar, pe de altă parte, trupul vrăjitoarei este marcat, iar semnele pe care le poartă o leagă pe vrăjitoare atât de diavol, cât și de judecătorul sau preotul care urmăresc demonul. Ea este condamnată prin semnele sale chiar în timp ce se simte apărată prin însușirile cu care este înzestrată.

Cu totul altfel stau lucrurile cu corpul posedatei. Trupul acesteia nu este învăluit în vrăji; el este scena unei drame. În acest trup, în interiorul acestui corp se manifestă și se confruntă diferitele puteri. Nu este un corp transportat: este un corp traversat în întreaga lui densitate. Este corpul unor atacuri și contraatacuri. Este, în fond, un corp-fortăreață: o fortăreață asediată și cotropită. Un corp-citadelă, un corp-bătălie: bătălia dintre diavolul care atacă și posedata care rezistă; bătălia dintre ceea ce, în posedată, rezistă și acea parte din ea care, dimpotrivă, consimte și se trădează; bătălia dintre demoni, exorciști, directori de conștiință și posedată, care când îi ajută, când îi trădează, fiind când de partea demonului prin jocul plăcerilor, când de partea îndrumătorilor și exorciștilor prin actele sale de rezistență. Toate acestea constituie teatrul somatic al posedării. Un exemplu: "Ceea ce era cu adevărat admirabil, este că [diavolul; M.F.] primind ordinul în latină de a o lăsa [pe maica Jeanne des Anges; M.F.] să-și împreuneze mâinile, se observa o executare fortată, iar mâinile împreunate tremurau.

Primind sfânta cuminecătură în gură, el voia să o respingă, scoţând răgete de leu. Când i se ordona să nu comită nici o necuviință, [demonul; M.F.] înceta, iar anafura cobora în pântece. Se puteau observa spasme de vomă, dar, deoarece îi era interzis, el ceda<sup>18</sup>." Trupului vrăjitoarei, care putea fi transportat și făcut invizibil, i se substituie acum (sau apare ca un înlocuitor) un nou corp amănunțit, un nou trup în permanentă agitație, pradă seismelor, un trup prin intermediul căruia pot fi urmărite diferitele episoade ale bătăliei, un trup care digeră și elimină, un trup care absoarbe și un trup care refuză, în această formă de teatru psihologico-teologică reprezentat de corpul posedatei: iată ce îl deosebește, după părerea mea, foarte clar de trupul vrăjitoarei. În plus, această luptă poartă, fără îndoială, și ea o semnătură, dar semnătura aceasta nu este nicidecum amprenta pe care o găsim la vrăjitoare. Marca sau semnătura posedării nu este o pată, de exemplu, găsită pe corpul vrăjitoarei. Este cu totul altceva, un element care, în istoria medicală și religioasă a Occidentului, va avea o importanță capitală: convulsia.

Ce înseamnă convulsia? Convulsia este forma plastică și vizibilă a luptei ce se dă în trupul posedatei. Atotputernicia diavolului, performanțele sale fizice se regăsesc în fenomenele convulsiei, ca rigiditatea, cabrarea, insensibilitatea la lovituri. Tot în rândul fenomenelor convulsiei, întâlnim – ca efect pur mecanic al luptei, ca un fel de zdruncinare produsă de forțele ce se înfruntă – agitația, tremurăturile etc. Întâlnim, de asemenea, întreaga serie de gesturi involuntare, dar semnificative: zbaterea, scuipatul, atitudinile recalcitrante, rostirea de cuvinte obscene, păgâne, blasfematorii, toate, însă, în mod automat. Toate acestea constituie episoadele succesive ale bătăliei, atacurile și contraatacurile, victoria unuia asupra celuilalt. Și, în sfârșit, sufocările, înăbușirile, leșinul marchează punctul în care trupul va fi distrus în luptă, covârșit de excesul forțelor demonice. Aici apare, pentru prima dată într-un mod atât de limpede, supraevaluarea elementului convulsiv. Convulsia este o imensă noțiune-păianjen care își întinde firele atât în domeniul religiei și misticismului, cât și în cel al medicinii și

psihiatriei. Convulsia va constitui miza unei bătălii importante, timp de două secole și jumătate, între medicină și catolicism.

Dar înainte de a mă referi pe scurt la această bătălie, aș vrea să vă spun că, în fond, elementul carnal pe care practica spirituală din secolele al XVI-lea și al XVII-lea l-a scos la iveală, acest element al cărnii, supralicitat, devine carnea convulsivă a trupului. În aria noii practici care este îndrumarea conștiinței, aceasta apare ca un termen, ca un pilon al noii invadări a trupului, ceea ce este de fapt administrarea sufletelor după Conciliul de la Trente. Carnea convulsivă este corpul cotropit de dreptul la examinare, corpul supus obligației mărturisirii exhaustive, dar şi corpul revoltat împotriva dreptului la examinare, corpul revoltat de obligația mărturisirii exhaustive. Trupul care se opune regulii discursului complet fie prin tăcere, fie prin strigăt. Corpul care se opune normei direcției de constiință prin marile seisme ale revoltei involuntare, sau chiar prin micile trădări ale complezenței secrete. Carnea convulsivă este efectul ultim şi, în acelaşi timp, punctul de reviriment al acelor mecanisme de invadare corporală organizate de noul val de creștinare din secolul al XVI-lea. Carnea convulsivă este efectul de rezistență al acestei creștinări la nivelul trupului individual.

În linii mari, putem spune următoarele: așa cum vrăjitoria a fost, fără îndoială, efectul, punctul de reviriment și focarul de rezistență față de valul de creștinare și instrumentele sale, Inchiziția și tribunalele Inchiziției, tot astfel posedarea a fost efectul și punctul de reviriment al celeilalte tehnici de creștinare, care au fost confesionalul și direcția de conștiință. Ceea ce a reprezentat vrăjitoria în fața tribunalului Inchiziției, a reprezentat posedarea în fața confesionalului. Nu cred, prin urmare, că trebuie să înscriem problema posedaților și a convulsiilor lor în istoria maladiilor. Nu prin istoria maladiilor fizice sau mentale din Occident vom ajunge să înțelegem (cum au apărut) posedații, cei stăpâniți de stări convulsive. Nu cred că vom afla un răspuns nici prin istoria superstițiilor sau a mentalităților: posedații sau cei stăpâniți de convulsii nu au apărut pentru că credeau în diavol. Consider că numai

parcurgând istoria raporturilor dintre corpul omenesc și mecanismele de putere care îl invadează putem ajunge să înțelegem cum și de ce au apărut în acea epocă, în locul fenomenelor anterioare ale magiei, aceste noi fenomene ale posedării. Prin apariția, dezvoltarea și mecanismele ce o suportă, posedarea face parte din istoria politică a corpului omenesc.

Îmi veți spune că, stabilind (așa cum am încercat să fac mai devreme) o deosebire atât de marcată între vrăjitorie și posedare, risc totuși să omit un anumit număr de fenomene destul de evidente, cum ar fi întrepătrunderea celor două vrăjitorie și posedare – la sfârșitul secolului al XVI-lea și începutul celui de-al XVII-lea. În orice caz, vrăjitoria – așa cum s-a dezvoltat la sfârșitul secolului al XV-lea – cuprindea în limitele sale un număr de elemente care țineau de posedare. Şi invers, în principalele cazuri de posedare, apărute în special la începutul secolului al XVII-lea, acțiunea, prezența vrăjitorului este foarte explicită și foarte marcată. Afacerea Loudun, care se plasează începând cu anul 1632, este un exemplu al acestei întrepătrunderi. Avem aici multe elemente de vrăjitorie: tribunalul Inchiziției, torturile, condamnarea la ardere pe rug a celui desemnat ca vrăjitor, în acest caz, Urbain Grandier. Avem, deci, un întreg peisaj al vrăjitoriei. Dar, în același timp, alături de el, un întreg peisaj ce ține de posedare. Nu mai apar tribunalul Inchiziției, cu torturile și rugul, dar apar capela, vorbitorul, confesionalul, gratiile mânăstirii etc. Acest dublu aparat, cel al posedării și cel al vrăjitoriei, este foarte evident în cazul de care vorbim, datând din 1632.

Cred, însă, că putem spune, fără a greși, că până în secolul al XVI-lea, posedarea nu era nimic mai mult decât un aspect al vrăjitoriei; apoi, începând din secolul al XVII-lea (se pare după anii 1630-1640) a existat, cel puțin în Franța, o tendință inversă, în sensul că, treptat, vrăjitoria nu mai este doar o dimensiune, și nu totdeauna prezentă, a posedării. Afacerea de la Loudun a fost atât de scandaloasă, a marcat o dată și continuă să marcheze memoria unei întregi istorii, datorită faptului că a reprezentat efortul cel mai sistematic și, în același timp, cel mai disperat, cel mai sortit eșecului, de a retranscrie

fenomenul posedării, absolut tipic pentru noile mecanisme ale puterii Bisericii, în vechea liturghie a vânătorii de vrăjitoare. Am impresia că afacerea de la Loudun este un caz tipic de posedare, cel puțin la începutul său. Într-adevăr, toate personajele din acea întâmplare a anului 1632 sunt personaje din interiorul Bisericii: călugărițe, preoți, călugări, carmeliți și iezuiți etc. Numai pe un plan secundar vor apărea persona je din afara Bisericii, judecători sau reprezentanți ai puterii centrale. Dar, la origini, avem o afacere internă a Bisericii. Nu există personaje marginale, nu există acei indivizi rău creștinați care apar în cazurile de vrăjitorie. Până și peisajul este definit integral în interiorul bisericii, ba mai mult, în interiorul unei mânăstiri anume, bine determinate. Iată scena: dormitoare comune, capele, mânăstiri. Iar elementele care intră în joc sunt, așa cum vă spuneam mai devreme, senzațiile, un parfum de trandafiri de felul celui menționat de Condillac și care ajunge la nările călugărițelor<sup>19</sup>. Mai sunt convulsiile, contracțiile. Pe scurt, tulburarea carnală.

Ceea ce s-a întâmplat, după părerea mea, este că Biserica – atunci când s-a văzut confruntată în cazul Loudun (am putea găsi aceleași mecanisme în cazul de la Aix sau în altele) cu toate aceste fenomene care se potriveau perfect cu noua sa tehnică a puterii și care, în același timp, arătau limitele și revirimentul tehnicii puterii – a decis să le pună sub control propriu. Biserica și-a propus să lichideze conflictele născute din însăși tehnica pe care o folosea în exercițiul puterii. Și cum nu dispunea de mijloace pentru a controla efectele noului mecanism de putere pus la punct, a reînscris în vechile proceduri de control, caracteristice vânătorii de vrăjitoare, fenomenul pe care urma să-l constate și pe care nu l-a putut domina decât retranscriindu-l în termeni de vrăjitorie. Iată de ce, în fața fenomenelor de posedare care se răspândeau în rândul călugărițelor ursuline de la Loudun, a fost absolut necesar să fie identificat vrăjitorul. S-a întâmplat ca singurul care putea juca acest rol să fie tocmai cineva care aparținea Bisericii, pentru că toate personajele implicate de la început erau personaje ecleziastice. Astfel că Biserica a trebuit să-și amputeze unul

dintre brațe și să-l desemneze ca vrăjitor pe unul dintre preoți. Urbain Grandier, preotul din Loudun, a fost obligat să joace rolul vrăjitorului: i s-a atribuit cu forța acest rol într-un caz tipic de posedare. Și astfel au fost reactivate sau continuate proceduri ce erau deja pe cale de dispariție și care țineau de donieniul proceselor de vrăjitorie și al proceselor Inchiziției. Acestea au fost reactivate și reutilate pentru nevoile momentului, spre a se putea ajunge la controlul și dominarea unor fenomene care, de fapt, țineau de cu totul altceva. În afacerea Loudun, Biserica a încercat să atribuie toate tulburările carnale ale posedării formei tradiționale și recunoscute juridic, a pactului vrăjitoresc cu diavolul. Astfel, Grandier a fost consacrat vrăjitor și sacrificat ca atare.

Evident că o asemenea operațiune era foarte costisitoare. Pe de o parte, din cauza automutilării la care a fost constrânsă să procedeze Biserica, și la care va fi constrânsă din nou, în toate cazurile de acest tip, dacă sunt puse în acțiune vechile proceduri ale vânătorii de vrăjitoare. Era o operațiune costisitoare și din cauza reactivării formelor de intervenție cu totul arhaice, în comparație cu noile forme ale puterii ecleziastice. Cum să faci să funcționeze coerent un tribunal ca acela al Inchiziției în epoca direcției spirituale? Și, în sfârșit, era o operațiune costisitoare pentru că a fost nevoie să se recurgă la un tip de jurisdicție pe care puterea civilă a monarhiei administrative îl suporta din ce în ce mai greu. Astfel că, la Loudun, Biserica se sprijină pe efectele paroxistice ale noilor sale mecanisme de administrare, pe efectele paroxistice ale noii sale tehnologii individualizante a puterii; ea eșuează în recursul regresiv și arhaizant la procedeele inchizitoriale de control. Cred că, în acest caz de la Loudun, se formulează pentru prima dată foarte clar ceea ce va deveni una dintre marile probleme ale bisericii catolice începând cu mijlocul secolului al XVII-lea. Această problemă poate fi caracterizată astfel: cum pot fi menținute și dezvoltate tehnologiile de guvernare a sufletelor și trupurilor stabilite de Conciliul de la Trento? Cum poate fi continuată marea compartimentare discursivă și marea examinare a elementului carnal, evitând în același timp consecințele sub formă de contraatacuri, acele efecte-rezistență ale căror forme paroxistice și teatrale cele mai vizibile sunt convulsiile posedaților? Altfel spus, cum să guvernezi sufletele după formula de la Trento fără să te lovești la un moment dat de convulsia trupului? A guverna elementul carnal fără a cădea în capcana convulsiilor: iată care a fost, în opinia mea, marea dezbatere a Bisericii cu ea însăși în legătură cu sexualitatea, cu trupul și cu carnalul, din secolul al XVII-lea. A pătrunde elementul carnal, a-l face să treacă prin filtrul discursului exhaustiv și al examinării permanente; a-l supune, deci, în amănunțime, unei puteri exclusive; a menține în permanență exacta guvernare a cărnii, a o poseda la nivelul direcției de conștiință, evitând cu orice preț acea sustragere, acea derobare, acea fugă, acea contra-putere care este posedarea. A poseda conducerea carnalului, fără ca trupul să obiecteze și să opună acel fenomen de rezistență pe care îl constituie posedarea.

Cred că pentru a rezolva această problemă Biserica a pus la punct un număr de mecanisme pe care le-aș numi anticonvulsive. Voi înscrie aceste anticonvulsive în trei categorii. În primul rând, un moderator intern. În cadrul practicilor de mărturisire, în interiorul practicilor de direcție a conștiinței, va fi impusă acum o regulă adițională, regula discreției. Ceea ce înseamnă că va trebui, în continuare, să spui totul în cadrul procesului de îndrumare a conștiinței, va trebui să mărturisești totul în practica penitenței, dar nu vei putea să o faci oricum. Chiar în interiorul regulii generale a mărturisirii exhaustive vor fi impuse îndrumări de stil sau imperative retorice. Iată, mai exact, ce vreau să spun. Într-un manual de confesiune din prima jumătate a secolului al XVII-lea, care a fost redactat de Tamburini şi care se cheamă *Methodus expeditae confessionis* (deci, dacă nu mă înşel, o metodă de mărturisire rapidă, expresă), găsim amănunte despre ceea ce ar putea fi, ceea ce ar trebui să fie o bună confesiune din punctul de vedere al celei de-a șasea porunci (privind, deci, păcatul desfrâului), înainte de introducerea moderatorului stilistic<sup>20</sup>. Iată câteva exemple privind ce trebuie spus sau întrebările care trebuie puse de confesor, în cursul unei penitențe de acest gen. În privința

păcatului de mollities, adică poluția voluntară fără să existe o împreunare trupească $^{21}$ , este necesar ca penitentul să spună – în cazul în care a comis acest păcat – la ce anume s-a gândit în timp ce se masturba. Pentru că, în funcție de ținta gândurilor sale, natura păcatului se modifică. Era evident un păcat mai mare gândul la incest, decât ispita unei fornicații, chiar dacă aceasta ducea la poluția voluntară fără împreunare a trupurilor<sup>22</sup>. Trebuia întrebat sau, în orice caz, aflat din gura penitentului, dacă s-a slujit de vreun instrument<sup>23</sup>, sau dacă s-a folosit de mâna altuia<sup>24</sup>, sau, în sfârșit, dacă s-a folosit de vreo parte a trupului altcuiva. Penitentul trebuia să spună de care parte anume a trupului altcuiva s-a folosit<sup>25</sup>. El mai trebuia să precizeze dacă s-a folosit de acea parte trupească numai din rațiuni utilitare sau dacă a fost îmboldit de un *affectus* particularis, de o dorință deosebită<sup>26</sup>. Atunci când se aborda păcatul sodomiei, trebuia pus un număr de întrebări și trebuiau spuse anumite lucruri<sup>27</sup>. Dacă era vorba de doi bărbați care ajungeau la juisare, trebuia pusă întrebarea dacă au ajuns la acel punct prin unirea și agitarea trupurilor, fapt ce constituie sodomia perfectă<sup>28</sup>. Dacă era vorba de două femei, dimpotrivă, dacă orgasmul se datora simplei nevoi de descărcare a libidoului (*explenda libido*, spune textul), atunci păcatul nu era prea grav, neînsemnând decât *mollities*<sup>29</sup>. Dar dacă acest orgasm se datorează unei afecțiuni pentru același sex (care este sexul nepotrivit, de vreme ce este vorba de două femei), atunci avem de-a face cu o sodomie imperfectă<sup>30</sup>. Cât despre sodomia între bărbat și femeie, dacă aceasta se datorează dorinței pentru sexul feminin în general, nu este decât copulatio fornicaria<sup>31</sup>. Dacă, dimpotrivă, sodomia unui bărbat față de o femeie se datorează unui gust deosebit pentru părțile posterioare, atunci avem de-a face cu sodomia imperfectă, pentru că partea râvnită este contra naturii; categoria aparține sodomiei, dar cum nu este vorba de sexul nepotrivit – pentru că este totuși relația dintre o femeie și un bărbat –, atunci, sodomia nu va fi perfectă, ci imperfectă<sup>32</sup>.

Acesta era tipul de informație care trebuia cules în mod statutar în cadrul unei confesiuni (care era totuși o expedita

confessio, o confesiune rapidă). Pentru a contracara efectele incitante ale regulii discursului exhaustiv au fost formulate o serie de principii atenuante. Unele concesii se referă chiar la decorul confesiunii: necesitatea penumbrei; apariția grilajului în micul mobilier al confesionalului; regula potrivit căreia confesorul nu trebuie să-l privească în ochi pe penitent, dacă acesta este o femeie sau un tânăr (regulă formulată de Angiolo de Chivasso)<sup>33</sup>. Alte norme se referă la discursul propriu-zis; iată, de exemplu, un sfat pentru confesori: "Să nu cereți mărturisirea păcatelor în amănunțime decât la prima confesiune și apoi, la confesiunile următoare, să vă referiți (fără însă a le descrie și fără a intra în detalii) la păcatele numite în prima confesiune. Ați făcut într-adevăr ce ați mărturisit la prima confesiune sau ați făcut ceea ce n-ați spus la prima confesiune?<sup>34</sup>" Se evita, pe această cale, necesitatea revenirii efective, directe, asupra discursului mărturisirii propriu-zise. Mai serios sau mai important este faptul că astfel se evită o întreagă retorică, introdusă de iezuiți, și anume metoda insinuării.

Insinuarea face parte din acel faimos laxism, care li se reproșa iezuiților, și care, să nu uităm, are două aspecte: toleranța, fără îndoială, la nivelul penitenței, adică o "satisfacție" ușoară pentru păcate, cel puțin din momentul când li se pot găsi anumite circumstanțe care le pot atenua; dar și toleranța la nivelul enunțului. Toleranța iezuiților îi permite penitentului să nu spună totul, sau, în orice caz, să nu facă precizări, principiul toleranței fiind următorul: este mai bine pentru confesor să absolve un păcat pe care îl crede scuzabil, chiar dacă este mortal, decât să inducă prin spovedanie noi ispite în spiritul, în trupul, în carnea penitentului. Astfel, Conciliul de la Roma din 1725<sup>35</sup> a dat sfaturi explicite de prudență confesorilor în relația cu penitenții, mai ales dacă aceștia sunt tineri și în special dacă este vorba de copii. În așa fel încât ajungem la o situație paradoxală, în care două reguli se întâlnesc în cadrul aceleiași structuri a mărturisirii, fapt pe care încerc să-l analizez de două ședințe: una este cea a discursivității exhaustive și exclusive, iar cealaltă este acum noua regulă a enunțării reținute. Trebuie să spui tot, dar trebuie

să spui cât mai puțin posibil; sau, și mai bine, a fi cât mai laconic cu putință este principiul tactic într-o strategie generală care îți cere să spui totul. La sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea, Alphonse de Liguori elaborează o serie de reguli care vor caracteriza confesiunea modernă și formele mărturisirii în penitența modernă și contemporană<sup>36</sup>. Continuând să susțină principiul mărturisirii exhaustive, Alphonse de Liguori scrie în instrucțiunile sale privind cel de-al șaselea precept, traduse în franceză sub titlul Le Conservateur des jeunes: "La confesiune trebuie descoperite nu numai (toate) actele consumate, ci și [toate] atingerile senzuale, toate privirile necurate, toate vorbele obscene, mai ales dacă acestea au produs plăcere. (!!!) Se vor adăuga la lista socotelilor toate gândurile necinstite<sup>37</sup>." Dar într-un alt text, care este *Conduita* confesorului, același autor spune că, atunci când este abordată a șasea poruncă și în special când sunt spovediți copiii, să se păstreze cea mai mare rezervă. Trebuie început "prin întrebări indirecte și oarecum vagi"; copiii trebuie întrebați "dacă au rostit cuvinte urâte, dacă s-au jucat cu alți băieței sau fetițe, dacă aceste jocuri s-au desfășurat pe ascuns". Apoi, ei vor fi întrebați "dacă au făcut lucruri urâte sau rele. Se întâmplă adesea ca acești copii să răspundă negativ. Iar atunci este necesar să li se pună întrebări care să-i facă să recunoască, de exemplu: «De câte ori ai făcut asta? De zece, de cincisprezece ori?»" Mai trebuie întrebați "cu cine dorm, dacă, fiind în pat, s-au jucat cu mâinile. Fetitele vor fi întrebate dacă s-au împrietenit cu cineva, dacă au existat gânduri necurate, cuvinte sau jocuri nepotrivite. Și, în funcție de răspunsuri, se va putea merge mai departe". Se va evita, însă, "să se pună întrebări", atât fetițelor, cât și băieților,, an adfuerit seminis effusio [nu e nevoie să mai traduc; M.F.]. În cazul lor, este de preferat să prejudiciem integritatea materială a confesiunii decât să-i învățăm răul pe care nu-l cunosc sau să le inspirăm dorința de a-l cunoaște". Îi vom întreba simplu "dacă au dus cadouri, dacă au făcut comisioane pentru bărbați și femei. Fetițele vor fi întrebate dacă au primit daruri de la persoane suspecte" și în special de la ecleziaști sau călugări!<sup>38</sup> După cum vedeți, avem aici un cu totul alt fel de mecanism care este stabilit pe baza aceleiași reguli: necesitatea de a introduce o întreagă serie de procedee stilistice și retorice care să permită mărturisirea unor lucruri fără a le numi niciodată. Pe această cale va pătrunde codificarea pudibondă a sexualității într-o practică a mărturisirii în legătură cu care textul lui Tamburini, din care v-am citat mai devreme, nu spune nici un cuvânt. Iată, deci, primul anticonvulsiv folosit de Biserică: modularea stilistică a confesiunii și a direcției de conștiință.

A doua metodă, al doilea procedeu folosit de Biserică, nu mai este moderatorul intern, ci transferul extern. Cred că Biserica a încercat (și aceasta relativ devreme, încă din a doua jumătate a secolului al XVII-lea), să stabilească o linie de demarcație. De o parte – carnea nesigură, supusă păcatului, pe care direcția de conștiință trebuie s-o controleze și s-o străbată prin discursul său nesfârșit și meticulos. De cealaltă - faimoasa convulsie de care se lovește carnea, care este efectul ultim și, în același timp, forma cea mai vizibilă de rezistență; convulsia de care Biserica va încerca să se debaraseze, să scape, pentru a nu pierde în capcana acesteia tot mecanismul direcției de constiință. Starea convulsivă, adică starea paroxistică a posedării, trebuie mutată într-un alt registru de discurs, într-un alt mecanism de control, care nu va mai fi cel al penitenței și al direcției de conștiință. Aici începe să se opereze celebrul și marele transfer de putere în favoarea medicinei.

La modul schematic, am putea afirma următoarele: în vremea marilor episoade ale proceselor de vrăjitorie se mai făcuse apel la medicină și la medici, dar tocmai împotriva puterii ecleziastice, împotriva abuzurilor Inchiziției<sup>39</sup>. În general, puterea civilă sau magistratura încercaseră să insereze problema medicală în legătură cu vrăjitoria, dar ca moderator extern al puterii Bisericii<sup>40</sup>. Acum însăși puterea ecleziastică va face apel la medicină pentru a se putea elibera de această problemă, de această capcană pe care posedarea o opune direcției de conștiință, așa cum a fost ea întronată în secolul al XVI-lea<sup>41</sup>. Un apel timid, fără îndoială, contradictoriu, reticent, pentru că, prin introducerea medicului în cazurile de posedare,

medicina va pătrunde în teologie, medicii în mânăstiri și, în general, jurisdicția cunoașterii medicale în această ordine a carnalului unde noua pastorală ecleziastică își instalase domeniul. Această carne, prin care Biserica își asigura controlul asupra trupului, riscă acum, prin noul mod de analiză și administrare a corpului, să fie confiscată de o altă putere, care va fi puterea laică a medicinei. De unde și neîncrederea față de medicină; de unde și reticența pe care o va manifesta Biserica față de propria nevoie de a recurge la medicină. Pentru că acest apel nu poate fi anulat. A devenit necesar ca faimoasa convulsie să înceteze de a constitui, în termenii direcției de conștiință, ceva prin care subiecții se pot răscula din punct de vedere trupesc și carnal împotriva îndrumătorilor, până la punctul de a-i atrage în capcană și, oarecum, de a-i contra-poseda. Trebuia spart acest mecanism în interiorul căruia direcția de conștiință riscă să se tulbure și să se sinucidă. Pentru a evita riscul, este nevoie de o ruptură radicală, care să transforme convulsia într-un fenomen autonom, străin, complet diferit în natura sa față de ceea ce se poate petrece în interiorul mecanismului direcției de conștiință. Bineînțeles că această necesitate va deveni cu atât mai urgentă cu cât convulsiile vor fi mai articulate pe o rezistență religioasă ori politică. Atunci când convulsiile posedării nu vor fi întâlnite numai în mânăstirile călugărițelor ursuline, ci, spre exemplu, printre suferinzii de la Saint-Médard (adică într-o categorie relativ modestă a societății) sau chiar printre protestanții de la Cévennes, codificarea medicală va deveni, pe loc, un imperativ absolut. Astfel că, între Loudun (1632), și cei stăpâniți de convulsii de la Saint-Médard sau cei de la Cévennes (la începutul secolului al XVIII-lea), între aceste două serii de fenomene începe să se lege întreaga poveste: cea a convulsiei ca instrument și miză într-o bătălie a religiei cu ea însăși și a religiei cu medicina<sup>42</sup>. Iar pornind de aici, vom avea două serii de fenomene.

Pe de o parte, încă din secolul al XVIII-lea, convulsia va deveni o temă medicală privilegiată. Începând din secolul al XVIII-lea convulsia (sau toate fenomenele înrudite) constituie acel domeniu vast, care se va dovedi atât de fecund, atât de

important precum medicii: maladiile nervoase, bufeurile, crizele. Ceea ce a organizat pastorala creștină în domeniul carnal este pe cale să devină, în secolul al XVIII-lea, un obiect al cercetării medicale. Pe această cale, anexând elementul camal propus chiar de Biserică pe baza acelui fenomen al convulsiei, medicina își face intrarea pentru prima dată în domeniul sexualității. Cu alte cuvinte, medicina nu a descoperit domeniul maladiilor cu origine, conotație ori suport sexual prin extinderea concluziilor traditionale ale medicinei Greciei Antice sau Evului Mediu. Datorită faptului că a moștenit domeniul carnal, decupat și organizat de puterea ecleziastică, datorită faptului că a devenit moștenitoare sau o moștenitoare parțială, la solicitarea Bisericii, medicina și-a putut permite să se transforme într-o instanță de control igienic, cu pretenții științifice, a sexualității. Importanța a ceea ce se numea în acea vreme, în patologia secolului al XVIII-lea, "sistemul nervos" provine din faptul că acesta a servit drept primă codificare anatomică și medicală a domeniului carnal pe care arta creștină a penitenței îl parcursese până atunci numai prin noțiuni ca "mișcări", "ispite", "mângâieri" etc. Sistemul nervos, analiza sistemului nervos, chiar mecanica fantastică ce va fi atribuită sistemului nervos de-a lungul secolului al XVIII-lea, toate acestea vor constitui un mod de recodificare în termeni medicali a acelui domeniu tematic pe care îl constituise și îl izolase practica penitentei. Concupiscența era sufletul păcătos al cărnii. Ei bine, sistemul nervos este, din secolul al XVIII-lea, corpul rațional și științific al aceluiași element carnal. Sistemul nervos ia locul concupiscenței, cu drepturi depline. Este versiunea materială și anatomică a vechii concupiscențe.

Prin urmare, vom înțelege acum de ce studiul convulsiilor, ca formă paroxistică a sistemului nervos, va deveni prima mare formă a neuropatologiei. Nu cred că ne putem permite să subestimăm importanța istorică a convulsiei în evoluția maladiilor mentale, pentru că, dacă vă amintiți ce vă spuneam la ultimele noastre întâlniri, către anul 1850 psihiatria a scăpat în sfârșit de limitele stricte ale alienării. A încetat să fie o analiză a erorii, a delirului, a iluziei, și a devenit o analiză a

tuturor tulburărilor instinctului. Psihiatria își însușește ca domeniu propriu instinctul, tulburările acestuia, toată confuzia între voluntar și involuntar. Ei bine, convulsia (adică acea agitație paroxistică a sistemului nervos care, pentru medicina secolului al XVIII-lea, a fost modul de recodificare al vechilor convulsii și al întregului efect al concupiscenței de sorginte crestină) va fi de acum o formă de eliberare involuntară de automatisme. Va constitui, la modul cel mai firesc, modelul neurologic al maladiei mentale. Psihiatria, așa cum v-am descris-o, a trecut de la analiza maladiei mentale ca delir, la analiza anomaliei ca tulburare a instinctului. În acest timp, sau chiar mult înainte, încă din secolul al XVIII-lea, era în curs de pregătire o altă filieră, o filieră care are cu totul altă origine, de vreme ce este vorba de multpomenitul element carnal crestin. Elementul carnal al concupiscentei, recodificat prin intermediul convulsiei în sistemul nervos, va oferi - în momentul în care vor trebui gândite și analizate tulburările instinctului – un model. Acest model va fi convulsia, convulsia ca formă de eliberare automată și violentă a mecanismelor fundamentale și instinctive ale organismului uman: convulsia va fi însuși prototipul nebuniei. Vă dați seama cum s-a putut ridica, în mijlocul psihiatriei secolului al XIX-lea, acest monument eterogen și eteroclit pentru noi, care este faimoasa istero-epilepsie. Chiar la mijlocul secolului al XIX-lea, istero-epilepsia (care a domnit din 1850, aproximativ, până la demolarea ei de către Charcot, prin anii 1875–1880) a constituit modul de analiză, sub forma convulsiei nervoase, a perturbării instinctului, așa cum s-a conchis din examinarea maladiilor mentale, și în special a monstruozităților<sup>43</sup>. Asistăm astfel la convergența îndelungatei istorii a mărturisirii creștine și a crimei monstruoase (despre care v-am vorbit în ședințele trecute) și care se adună în analiza acestei noțiuni, atât de caracteristică pentru psihiatria vremii, care este istero-epilepsia.

Aici avem de-a face cu pătrunderea tot mai accentuată, tot mai marcată, a convulsiei în discursul și practica medicală. Izgonită din aria direcției de conștiință, convulsia, moștenită de medicină, îi va oferi acesteia un model de analiză pentru

fenomenele nebuniei. Dar în timp ce convulsia pătrunde tot mai mult în medicină. Biserica catolică tinde să se debaraseze tot mai mult de un element care o încurca, să scutească de pericolul convulsiei trupul pe care îl controla. Și aceasta cu atât mai mult cu cât convulsia era folosită în același timp de medicină în lupta ei împotriva Bisericii. Pentru că, de fiecare dată când medicii procedau la analiza convulsiei, încercau să demonstreze că fenomenele magiei, sau chiar cele legate de posedare, nu sunt, de fapt, decât fenomene patologice. Astfel că, pe măsură ce medicina confisca pentru ea însăși convulsia, ea încerca să o atribuie unei întregi serii de credințe și de ritualuri ecleziastice, în timp ce biserica se străduia să scape cât mai repede și într-un mod cât mai radical de aceste faimoase convulsii. În noul val de creştinare care se dezvoltă în secolul al XIX-lea, convulsia devine un element tot mai descalificat în cadrul pietății creștine, atât catolice, cât și protestante. Asistăm la o degradare tot mai accentuată a convulsiei, iar ea va fi urmată de altceva, și anume de epifanie. Biserica descalifică această convulsie sau o cedează spre descalificare medicinei. Nu mai vrea să audă vorbindu-se despre nimic care să-i amintească de acea invadare insidioasă a trupului îndrumătorului în carnea călugăriței. În schimb, Biserica va pune în valoare epifania, ceea ce nu mai înseamnă apariția diavolului și nici acea insidioasă senzație încercată de călugărițe în secolul al XVII-lea. Epifania este apariția Sfintei Fecioare: o apariție la o distanță apropiată și, în același timp, îndepărtată, aflată, într-un anume sens, la îndemână și totuși inaccesibilă. În orice caz, aparițiile din secolul al XIX-lea (cea de la Salette și cea de la Lourdes sunt caracteristice) exclud cu desăvârșire relația corp la corp. Regula absenței de contact, a absenței relației între corpuri, a neamestecului trupului spiritual al Fecioarei cu trupul material al participantului profan la minune, este una dintre regulile fundamentale al sistemului epifanic care se constituie în secolul al XIX-lea. Deci o apariție la distanță, fără legătură directă trupească, chiar a Sfintei Fecioare; o apariție al cărei subiect nu mai este câtuși de puțin călugărița claustrată și aflată în călduri, care constituia o atât de mare capcană pentru direcția

de conștiință. Subiectul va fi de acum copilul, copilul inocent, copilul care abia a abordat periculoasa practică a direcției de conștiință. În fața privirii angelice a copilului va apărea obrazul celei care plânge la Salette sau șoapta tămăduitoare de la Lourdes. Lourdes este o replică la Loudun, sau, în orice caz, constituie un alt episod, foarte marcant în această lungă istorie care este cea a elementului carnal al corpului omenesc.

În linii mari, am putea spune următoarele. Aproximativ în perioada 1870-1890 se constituie un fel de triunghi, una dintre laturi fiind formată de aspectul Lourdes-Salette, cealaltă, din Salpêtrière, având în spate punctul focal și istoric de la Loudun. Avem, pe de o parte, experiența Lourdes, care spune: "Vrăjitoriile diabolice de la Loudun erau poate, de fapt, isterii de genul celor de la Salpêtrière. Să lăsăm deci pentru Salpêtrière vrăjile drăcești de la Loudun. Ele nu ne afectează, pentru că nu ne ocupăm decât de apariții și de copii". La care Salpêtrière răspunde: "Şi noi putem face ceea ce s-a făcut la Loudun și Lourdes. Am provocat convulsii, putem provoca și apariții." Iar Lourdes spune: "Nu aveți decât să vindecați câte cazuri vreți. Există un anumit număr de vindecări de care nu sunteți în stare, dar care stau în puterile noastre." Observați cum se înfiripă, în marea dinastie a istoriei convulsiilor, o întrepătrundere și o bătălie între puterea ecleziastică și puterea medicală. De la Loudun la Lourdes, la Salette sau Lisieux<sup>44</sup>, avem o întreagă deplasare, o întreagă redistribuire a investigărilor medicale și religioase ale trupului, un fel de transfer al elementului carnal, o înlocuire reciprocă a convulsiilor și aparițiilor. Cred că toate aceste fenomene, foarte importante pentru pătrunderea sexualității în aria medicinii, nu pot fi înțelese în termenii științei sau ideologiei, în termenii istoriei mentalităților, în termenii istoriei sociologice a bolilor, ci pur și simplu printr-un studiu istoric al tehnologiilor puterii.

Ar mai rămâne, în sfârșit, un al treilea anti-convulsiv. Primul era trecerea de la regula discursului exhaustiv la stilistica discursului rezervat. Al doilea era transferul convulsiei în domeniul puterii medicale. Cel de-al treilea anti-convulsiv, despre care vă voi vorbi data viitoare, este următorul: sprijinul căutat de puterea ecleziastică în sistemele disciplinare și educative. Pentru a controla, pentru a eradica, pentru a îndepărta definitiv toate fenomenele posedării care constituiau tot atâtea capcane pentru noul mecanism al puterii ecleziastice, s-a încercat punerea în funcțiune a direcției de conștiință și a confesiunii, toate acele noi forme de experiență religioasă, în interiorul mecanismelor disciplinare existente în epocă, fie că era vorba de cazărmi, școli, spitale etc. Voi da numai un exemplu, pe care îl voi dezvolta data viitoare, de instalare sau, dacă vreți, de inserție a tehnicilor spirituale caracteristice catolicismului după Conciliul de la Trento în noile sisteme disciplinare care se conturează și se construiesc în secolul al XVII-lea. Este vorba de domnul Olier: atunci când a înființat seminarul de la Saint-Sulpice, s-a hotărât să construiască o clădire potrivită pentru scopul pe care și-l propusese. Seminarul de la Saint-Sulpice imaginat de Olier urma să pună în aplicare, în toate amănuntele, tehnicile de control spiritual, de analiză a sinelui, de confesiune, caracteristice pietății în viziunea Conciliului de la Trento. Era deci necesară o construcție adecvată. Domnul Olier nu știa cum să construiască seminarul. S-a dus la Notre-Dame și i-a cerut Sfintei Fecioare să-l îndrume în proiectul său. Maica Domnului i s-a arătat, cu schițe și desene în mână, care reprezentau chiar planul seminarului de la Saint-Sulpice. Ceea ce l-a frapat pe domnul Olier a fost faptul că planul nu prevedea dormitoare comune, ci camere separate. Deci nu amplasarea capelei, nu dimensiunea oratoriului etc., constituie caracteristica planului de construcție adus de Sfânta Fecioară. Pentru că Preasfânta nu se înșela. Ea știa foarte bine că adevăratele capcane care se aflau la capătul, la limita tehnicilor îndrumării spirituale, căpătau formă noaptea, și anume în pat. Cu alte cuvinte, tocmai patul, ascuns de întunericul nopții, trupurile considerate în toate detaliile și implicate în eventuale activități sexuale, toate acestea se află la originea tuturor capcanelor în care au căzut, cu câțiva ani înainte, directorii de conștiință insuficient avertizați în legătură cu ceea ce înseamnă, în realitate, carnalul. Acea carne bogată,

complexă, străbătută de senzații, cutremurată de convulsii, cu care aveau de-a face directorii de conștiință trebuia analizată în procesul său de constituire, trebuia să i se stabilească originea și mecanismele de funcționare. Aparatele disciplinare (colegii, seminare etc.), parcelând cu exactitate corpul, reașezându-l într-un spațiu meticulos analitic, vor permite înlocuirea acelui gen de teologie complexă și cam nerealistă a cărnii cu observarea precisă a sexualității în evoluția sa punctuală și reală. Avem, prin urmare, trupul, noaptea, toaleta, îmbrăcămintea de noapte, patul: deci tocmai între cearșafuri va trebui să căutăm mecanismele originare ale tuturor tulburărilor cărnii, pe care pastorala de la Trento le dăduse la iveală, pe care voia să le controleze și în cursa cărora a căzut până la urmă<sup>45</sup>.

Astfel se face că în centrul, în nucleul, în însuși focarul tuturor acelor tulburări carnale legate de noile îndrumări spirituale vom afla trupul, corpul supravegheat al adolescentului, trupul masturbatorului. Despre aceasta vă voi vorbi data viitoare.

## **NOTE**

- 1. Pentru a afla "tot ce s-a spus în perioada care s-a scurs între" J.-J. Surin (1600-1665) și Madame Guyon (1648-1717), cf. H. Bremond, Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des guerres de Religion, Paris, 1915-1933, vol. I-XI.
- 2. Documentația privind scenele de posedare semnalate de M. Foucault este foarte vastă. În legătură cu primul caz, ne limităm să semnalăm La Possession de Loudun, prezentat de M. de Certeau, Paris, 1980 (prima ediție 1970) și făcând referință la lucrarea lui M. Foucault, Folie et Déraison. Histoire de la folie à l'âge classique, op. cit., ca "fundamentală pentru a înțelege problema epistemologică aflată în centrul cazului de la Loudun" (p. 330). În legătură cu cel de-al doilea caz. vezi P.-F. Mathieu, Histoire des miraculés et des convulsionnaires de Saint-Médard, Paris, 1864.
- 3. Despre L. Gaufridi, cf. J. Fontaine, Des marques des sorciers et de la réelle possession que le diable prend sur le corps des hommes. Sur le sujet du procès de l'abominable et détestable sorcier Louys Gaufridy,

prêtre bénéficié en l'église paroissiale des Accoules de Marseille, que naguère a été exécuté à Aix par l'arrêt de la cour de parlement de Provence, Paris, 1611 (retipărită Airas [1865]).

- 4. Despre U. Grandier, cf. Arrêt de la condamnation de mort contre Urbain Grandier, prêtre, curé de l'église Saint-Pierre-du-Marché de Loudun, et l'un des chanoines de l'église Sainte-Croix dudit lieu, atteint et convaincu du crime de magie et autre cas mentionnés au procès, Paris, 1634; M. de Certeau, La Possession de Loudun, op. cit., pp. 81–96.
- 5. Diaconul jansenist François de Pâris este primul protagonist al fenomenului convulsionar de la Saint-Médard. Lui îi este atribuită La Science du vrai qui contient les principaux mystères de la foi. [Paris], 1733. Principala sursă: L.-B. Carré de Montgeron, La Vérité des miracles opérés par l'intercession de M(édard) de Paris et autres appelants, I-III, Köln, 1745-1747.
- 6. Asupra acestei probleme, vezi J. Viard, "Le procès d'Urbain Grandier. Note critique sur la procédure et sur la culpabilité", în *Quelques procès criminels des XVIII*<sup>e</sup> et XVIII<sup>e</sup> siècles, sub conducerea lui J. Imbert, Paris, 1964, pp. 45–75.
- 7. H. Institoris & I. Sprengerus, *Malleus maleficarum*, Argentorati, 1488 (trad. fr.: *Le Marteau des sorcières*, Paris, 1973).
- 8. M. Foucault, "Les déviations religieuses et le savoir médical" (1968), în *Dits et Ecrits*, I, pp. 624-635.
- 9. Mai exact: "Maica stareță fiind culcată și candela aprinsă, [...] ea a simțit o mână, fără a vedea nimic, care închizând-o pe a sa, i-a lăsat în palmă trei spini de mărăcine. [...] Numita stareță și alte călugărițe, după primirea spinilor aceia, au simțit schimbări ciudate în trupurile lor [...], astfel că uneori își pierdeau orice judecată și erau agitate de mari convulsii ce păreau să provină din cauze extraordinare" (M. de Certeau, La Possession de Loudun, op. cit., p. 28).
  - 10. Ibid., p. 50.
- 11. *Ibid.*, p. 157. În realitate, citatul este: "Şi cum, venindu-şi în fire, ființa trebuie să cânte versetul *Memento salutis* și voia să rostească *Maria mater gratiae*, s-a auzit deodată ieșind din gura ei o voce oribilă care spunea: «Îl reneg pe Dumnezeu. O blestem [pe Sfânta Fecioară]»".
  - 12. Ibid., p. 68.
- 13. Jeanne des Anges, Autobiographie, prefață de J.-M. Charcot, Paris, 1886 (acest text, apărut la editura Progrès médical, în colecția "Bibliothèque diabolique", condusă de D.-M. Bourneville, a fost reeditat la Grenoble, în 1990, cu un eseu de M. de Certeau apărut deja în anexa la Correspondance de J.-J. Surin, Paris, 1966, pp. 1721–1748.
- 14. Cf. relatarea lui J.-J. Surin, Triomphe de l'amour divin sur les puissances de l'enfer en la possession de la mère prieure des Ursulines

de Loudun et Science expérimentale des choses de l'autre vie, Avignon, 1828 (retipărită Grenoble, 1990).

- 15. M. de Certeau, La Possession de Loudun, op. cit., p. 47. Cf. Jeanne des Anges, Autobiographie, op. cit., p. 83.
- 16. M. de Certeau, op. cit., p. 48. Cf. Jeanne des Anges, op. cit., p. 85.
  - 17. M. de Certeau, op. cit., p. 49. Cf. Jeanne des Anges, op. cit. p. 85.
  - 18. M. de Certeau, op. cit., p. 70.
  - 19 Cf. supra, lectia din 19 februarie.
- 20. Th. Tamburinus, Methodus expeditae confessionis tum pro confesariis tum pro poenitentibus, Roma, 1645. Am folosit: patru volume ale Metodei mărturisirii libere, în Opera omnia, II: Explicația morală liberă, Venetiae, 1694, pp. 373-414.
- 21. *Ibid.*, p. 392: "Masturbația este întinarea voită fără unirea trupurilor [...] sau este un păcat împotriva naturii care oblăduiește voita întinare, afară de împreunare, pricină a satisfacerii plăcerii senzuale" (art. 62).
- 22. Loc. cit.: "Dacă totuși cineva, în vreme ce se întinează, ar consimți sau ar cugeta cu de-amănuntul la vreun alt tip de păcat spre exemplu: la adulter, la incest atrage aceeași ticăloșie la care cugetă, ba chiar o și recunoaște" (art. 62).
- 23. *Ibid*.: "Instrumentul neînsuflețit cu care se întinează cineva nu presupune schimbarea formei" (art. 63).
- 24. *lbid*.: "Am spus (instrument) neînsuflețit, căci de este neînsuflețit, ca și cum s-ar face cu mâna altuia, iată acum mă supun" (art. 63).
- 25. *Ibid.*: "De s-ar întina cineva, învălmășindu-și brațele, coapsele, gura de femeie sau de bărbat, atunci când aceasta se desfășoară în chip statornic din dragoste pentru o persoană sau din împreunarea cu ea, fără îndoială merită să fie explicată aparte, fiindcă nu este o adevărată întinare, ci o împreunare abia începută" (art. 64).
- 26. *Ibid.*: "Totuși nu cred că este necesar să explicăm părțile intime ale trupului, decât dacă există vreo afecțiune intimă de pildă: pentru părțile inversate, pentru sodomie [...] Acea plăcere mai mare care se caută într-una dintre părți nu întrece tipul de ticăloșie pe care o găsim în altele" (art. 64).
- 27. *Ibid.*: "Sodomia cel puțin cea completă este împreunarea nu cu sexul trebuincios, de tipul bărbatului cu bărbat, al femeii cu femeie" (art. 67); "Împreunarea bărbatului cu femeia cu instrumentul inversat este o sodomie imperfectă" (art. 67); "Împreunarea este unirea carnală consumată carnal: naturală, dacă se petrece cu instrumentul firesc; nenaturală, dacă se petrece într-un loc sau cu un instrument nefiresc" (art. 67); "Dar se pune întrebarea următoare: când trebuie să numim slăbiciune grija reciprocă de întinare între bărbați sau între femei și când

sodomie" (art. 68). "Răspund: atunci când împreunarea se produce din dragoste pentru persoană, dacă, însă, se produce între sexe neîndreptățite, adică are loc, pe de o parte, între bărbați, pe de alta, între femei, atunci este sodomie" (art. 68); "Însă când întinarea de pe urma împreunării este reciprocă, doar pentru a satisface plăcerea senzuală, ea este o slăbiciune" (art. 68).

- 28. *Ibid.*: "Dacă acești doi bărbați își contopesc trupurile din dragoste doar pentru a se întina adică pentru a-și satisface pofta sexuală este vorba de slăbiciune" (art. 69).
- 29. *Ibid.*: "Dar dacă femeile înseși își contopesc trupurile din dragoste doar pentru a se întina adică pentru a-și satisface pofta sexuală este vorba de slăbiciune" (art. 69).
- 30. *Ibid.*: "Dacă (înseși femeile își contopesc trupurile) din dragoste cu sexe nefirești este sodomie" (art. 69).
- 31. *Ibid.*: "Dar ce avem de spus dacă cineva își află întinarea în învălmășirea celorlalte părți ale femeii (coapse, brațe)? Răspund: dacă dintru început împreunarea este chiar din dragoste pentru persoană, dar și pentru sexul feminin, este o unire desfrânată, fie adulterină, fie incestuoasă, pe lângă procrearea unei persoane și, pe deasupra, și merită să o dăm la iveală. Dacă, în al doilea rând, împreunarea cu părțile inversate este din dragoste, sodomia este imperfectă [...] și, la fel, merită să o dăm la iveală. În al treilea rând, dacă, în sfârșit, are loc fără împreunare, ci cu adevărat pentru satisfacerea poftei sexuale, este o slăbiciune" (art. 74).
- 32. Ea este perfectă în primul caz ("scurgere înăuntrul unui instrument inversat"), și imperfectă în cel de al doilea ("scurgere în afara unui instrument inversat"): "Fiindcă, deși atunci nu se produce unirea, totuși prin acea împreunare se produce dragostea sexuală pentru sexul nefiresc. care constituie, îndeosebi, sodomia. Căci celălalt, fie că-și împrăștie sămânța înăuntru, fie în afară, aceasta tot nu este așezată la locul său. Căci se pare că locul inversat se socotește materialicește în sodomie. Dar în mod formal esența lui este luată drept pricină, desigur din împreunarea din dragoste cu sexul nefiresc. Întăresc [teza precedentă] că în nici un fel nu se contopește femeie cu femeie, decât în așa-numita împreunare cu ejecția seminței și nu într-un instrument inversat. Căci între ele nu poate fi propriu-zis unire" (ibid., art. 69); "Sodomia nedesăvârșită, pe care alții o numesc un mod nefiresc de împreunare, este un păcat împotriva naturii prin care bărbatul se culcă cu femeia fără un instrument natural. Este o specie diferită de sodomie împlinită. Şi trebuie adăugată în mod special în mărturisire. Căci cea desăvârșită purcede din dragoste pentru sexul nefiresc. Însă aceasta purcede nu din dragostea pentru sexul nefiresc, ci, deși [este] pentru cel nefiresc, totuși [este] pentru partea nefirească" (ibid., art. 74).

- 33. Este vorba de o regulă comună mai multor canonici din Evul Mcdiu. După *Interrogationes in confessione* de A. de Clavasio. *Summa angelica de cosibus conscientiae*, cu adăugiri ale lui I. Ungarelli, Veneția, 1582, p. 678: "Fiindcă stă [penitentul] cu fața întoarsă spre partea confesorului (dacă este femeie sau o persoană tânără) și nu înduri ceea ce observă pe fața ta, fiindcă mulți s-au prăbușit din pricina asta". Cf. H. Ch. Lea, *A History of Auricular Confession..., op. cit.*, I, p. 379.
- 34. Th. Tamburinus, Methodi expeditae confessionis..., op. cit., p. 392, care își elaborează discursul pe discreția pornind de la noțiunea de prudentia a lui V. Filliucius, Moralium quaestionum de christianis officiis et casibus conscientiae ad formam cursus qui praelegi solet in collegio romano societatis lesu tomus primus, Ludguni, 1626, pp. 221-222.
- 35. Prin Concilium romanum sau Concilium lateranense din 1725, trebuie să înțelegem sinodul provincial al episcopilor din Italia convocat de Benedict al XIII-lea. Cf. L. von Pastor, Geschichte der Päpste, XV, Freiburg im Brisgau, 1930, pp. 507-508.
- 36. Cf. J. Guerber, Le Ralliement du clergé français à la morale liguorienne, Roma, 1973.
- 37. A.-M. de Liguory, Le Conservateur des jeunes gens..., op. cit., p. 5.
  - 38. A. de Liguori, Praxis confessarii..., op. cit., pp. 140-141 (art. 89).
- 39. Schema folosită aici de M. Foucault a fost formulată, în dedicația către su veranul său, Guillaume, duce de Jülich-Kleve, de către arhiereul I. Wierus, De prestigiis daemonum et incantationibus ac veneficiis libri quinque, Basileae, 1563. Problema a fost abordată de M. Foucault, "Médecins, juges et sorciers au XVII<sup>e</sup> siècle" (1969), în Dits et Ecrits, I, pp. 753–767.
- 40. R. Mandrou, Magistrats et Sorcières en France au XVII<sup>e</sup> siècle. Une analyse de psychologie historique, Paris, 1968.
- 41. Cf. P. Zacchia, *Questiones medico-legales*, II, Avenione, 1660, pp. 45-48 (în special articolul "De daemoniacis", cap. "De dementia et rationis laesione et morbis omnibus qui rationem laedunt").
- 42. Principala sursă: [M. Missdon], Le Théâtre sacré des Cévennes ou Récit des diverses merveilles opérées dans cette partie de la province de Languedoc, Londra, 1707 (retipărită sub titlul Les Prophètes protestants, Paris, 1847).
- 43. Cf. J.-M. Charcot, Leçons sur les maladies du système nerveux faites à la Salpêtrière, Paris, 1874. În secțiunea "clinique nerveuse" a publicației Archives de neurologie, III, 1882, pp. 160-175, 281-309, Ch. Féré a publicat primele Notes pour servir à l'histoire de l'hystéro-épilepsie în timp ce se impunea descrierea făcută de Charcot. Aceste aspecte

au fost abordate de Foucault în cursul, deja citat, Le Pouvoir psychiatrique (6 februarie 1974).

- 44. Vezi secțiunile "Apparitions et pélérinages" din articolele "La Salette" și "Lourdes" în *La Grande Encyclopédie*, Paris, (nedatat), XXII, pp. 678-679; XXIX, pp. 345-346. Pentru Lisieux, referința este la Carmel, unde a trăit Thérèse Martin (*alias* Thérèse a Pruncului Isus).
- 45. M. Foucault se bazează pe Vie, Mémoires și L'Esprit d'un directeur des âmes, publicate în J.-J. Olier, Œuvres complètes, Paris, 1865, col. 9-59, 1082-1183, 1183-1239. Vezi și numeroasele sale Lettres, Paris, 1885.

## Cursul din 5 martie 1975

Problema masturbației între discursul creștin al carnalului și psiho-patologia sexuală. – Cele trei forme de somatizare ale masturbației. – Copilăria transformată în responsabilitate patologică. – Masturbația prepubertară și adultul care seduce: greșeala vine din exterior. – O nouă organizare a spațiului și a controlului familial: eliminarea intermediarilor și aplicarea directă a corpului părinților asupra trupului copiilor. – Involuția culturală a familiei. – Evoluția medicală a familiei și mărturisirea copilului către medicul moștenitor al tehnicilor creștine de confesiune. – Persecutarea medicală a copiilor prin mijloace de control al masturbației. – Constituirea familiei celulare care își asumă trupul și viața copilului. – Educație naturală și educație de stat.

Am încercat data trecută să vă arăt cum a apărut acel trup al dorinței și plăcerii, în corelație, după cât se pare, cu noul val de crestinare, cel care a avut loc în secolele al XVI-lea si al XVII-lea. În orice caz, am impresia că acest trup s-a dezvoltat cu volubilitate, cu o participare complezentă, în toate tehnicile de administrare a sufletelor, de îndrumare spirituală, de confesiune detaliată; pe scurt, ceea ce am putea numi penitența analitică. Același trup al plăcerii și dorinței, despre care am încercat data trecută să vă arăt cum pătrunde, în replică, în mecanismele puterii, cum, printr-un joc al rezistenței, complicităților, al contra-puterii, același trup, deci, reinvadează, toate acele mecanisme care încercaseră să-l stăpânească prin parcelare, pentru a le încercui și a le face să funcționeze într-un sens invers. Şi toate acestea, sub forma exasperată a convulsiei. În sfârșit, am încercat să vă explic cum, chiar în interiorul tehnologiei crestine a guvernării indivizilor s-a încercat controlarea efectelor acestei convulsii carnale, a trupului aflat în mișcare, în agitație, străbătut de plăceri, iar această încercare a avut loc prin diverse mijloace, în instituții de învățământ, ca seminare, pensioane, școli, colegii etc.

Acum as vrea să caracterizez evoluția acestui control al sexualității în cadrul instituțiilor crestine - si îndeosebi catolice - de formare scolară, în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea [recte: al XVIII-lea și al XIX-lea]. Există, pe de o parte, o tendință din ce în ce mai netă de atenuare a acelui gen de indiscreție vorbăreață, de insistență discursivă asupra trupului plăcerii, care marca tehnicile din secolul al XVII-lea în domeniul administrării sufletelor. S-a încercat oarecum stingerea acelor incendii verbale stârnite de analiza dorinței și a plăcerii, de însăși analiza corpului omenesc. Se reconstituie din bucăți, se voalează, se inventează metafore și o întreagă stilistică a discreției în confesiune și în direcția de constiință: aceasta este opera lui Alphonse de Liguori<sup>1</sup>. Dar, în același timp cu reconstituirea din bucăți, cu învăluirea și metaforizarea termenilor, în același timp cu tentativa de introducere a unei reguli, dacă nu chiar a tăcerii, cel puțin a unei discretio maxima, arhitectura, modul de dispunere a locurilor si lucrurilor, maniera de amenajare a dormitoarelor, de institutionalizare a supravegherii, chiar modul în care se construiesc și se dispun într-o sală de clasă băncile și mesele, tot spațiul de vizibilitate organizat cu atâta grijă (forma, amenajarea latrinelor, înălțimea ușilor, vizoarele pentru supravegherea ungherelor întunecate), toate acestea înlocuiesc în instituțiile școlare - pentru a-l trece sub tăcere - discursul indiscret al elementului carnal pe care îl presupunea direcția de conștiință. Cu alte cuvinte, dispozitivele materiale trebuie să facă inutilă toată vorbăria incandescentă introdusă de tehnica crestină de după Conciliul de la Trento în secolul al XVI-lea și al XVII-lea. Administrarea sufletelor va putea deveni mult mai aluzivă și, prin urmare, mult mai tăcută, pe măsură ce controlul parcelat al trupului va fi mai intens. Așa se face că în colegii, în seminare, în școli - ca să ne rezumăm la un termen generic - se vorbește cât mai puțin cu putință, dar toată

amenajarea spațiului și a lucrurilor indică posibilele pericole pentru acel trup al plăcerii. Deși se vorbește cât mai puțin posibil, toate lucrurile din jur devin grăitoare.

Iată cum, dintr-o dată – în mijlocul acestei mari tăceri

impuse, în centrul acestui transfer către obiecte și spațiu a misiunii de supraveghere a sufletelor, trupului și dorințelor sale – răsună un zgomot de fanfare, își face apariția o spontană și zgomotoasă vorbărie, care nu se va potoli timp de un veac (adică până la sfârșitul secolului al XIX-lea) și care, într-o formă modificată, va continua până în zilele noastre. Pe la 1720–1725 (nu-mi mai aduc bine aminte), apărea în Anglia o carte intitulată *Onania*, atribuită lui Bekker<sup>2</sup>; la mijlocul secolului al XVIII-lea, apărea faimoasa carte a lui Tissot<sup>3</sup>; în 1770–1780, în Germania, Basedow<sup>4</sup>, Salzmann<sup>5</sup> și alții reveneau asupra temei masturbației. Bekker în Anglia, Tissot la Geneva, Basedow în Germania: vă dați seama că ne aflăm în tări pe deplin protestante. Nu este deloc de mirare că această temă a masturbației apare în țări în care nu existau direcția de conștiință sub forma instituită de Conciliul de la Trento și a viziunii catolice și nici marile instituții de învățământ. Existența în spațiul catolic a instituțiilor mari de învățământ, a tehnicilor de direcție a conștiinței, a blocat o vreme problema masturbației, care va apărea ceva mai târziu, dar mult mai exploziv. În fond, nu este vorba decât de un decalaj de câțiva ani. Foarte curând, imediat după publicarea în Franța a cărții lui Tissot, această problemă, acest discurs, imensa vorbărie legată de masturbație începe să se manifeste

si nu va înceta să-şi facă simțită prezența timp de un secol<sup>6</sup>.

Apare deci brusc, la mijlocul secolului al XVIII-lea, o multitudine de texte, de cărți, dar şi de prospecte, de manifeste, asupra cărora trebuie să ne oprim. În primul rând pentru că în domeniul discursului legat de masturbație avem de-a face cu ceva cu totul diferit față de ceea ce am putea numi discursul creştin asupra carnalului (a cărui genealogie am încercat să o schițez la ultimele noastre ședințe); dar şi de ceea ce va fi, un veac mai târziu (începând din 1840–1850), Psychopathia sexualis, psihopatologia sexuală, despre care

vorbește prima dată textul lui Heinrich Kaan, în 1840 [recte: 1844]<sup>7</sup>. Între discursul creștin asupra carnalului și psihopatologie apare așadar, într-un mod foarte specific, discursul privind masturbația. Nu mai este vorba deloc de discursul asupra elementului carnal, despre care vă vorbeam data trecută, dintr-un motiv foarte simplu, care sare în ochi: cuvintele, termenii care desemnează dorința, plăcerea nu intervin aici niciodată. În ultimele luni am parcurs cu destulă curiozitate, dar și cu destulă plictiseală această literatură. Nu am găsit, în toate textele, decât o singură dată această mențiune: "De ce se masturbează adolescenții?" Către anii 1830–1840, unui medic îi vine brusc ideea: "Probabil pentru că le face plăcere!8" Este singura mențiune de acest gen. Avem, iată, un discurs din care lipsesc cu desăvârsire dorința și plăcerea, spre deosebire de literatura creștină precedentă.

Pe de altă parte, este la fel de interesant că încă nu se pune problema viitoarei psihologii sexuale sau a psihopatologiei sexuale aşa cum o vor pune Kaan, Krafft-Ebing<sup>9</sup> sau Havelock Ellis<sup>10</sup>, pentru că sexualitatea este aici aproape absentă. Se fac, bineînțeles, referiri. Se fac aluzii la teoria generală a sexualității, așa cum era concepută în epocă, într-un climat de filozofie a naturii. Dar ceea ce este interesant de subliniat este că în aceste texte asupra masturbației, sexualitatea adultă nu apare practic niciodată. Mai mult încă: nici sexualitatea copilului. Ceea ce apare este masturbația, numai masturbația, practic fără nici o legătură cu conduita normală a sexualității și nici măcar cu comportamentele anormale. Nu am găsit decât în două rânduri o foarte discretă aluzie la faptul că masturbația infantilă prea insistentă ar fi putut provoca la subiecți unele forme de dorință cu tendință homosexuală<sup>11</sup>. Dar și aici, sancționarea masturbării exagerate consta mai mult, în ambele cazuri, în impotență decît în homosexualitate. Prin urmare, în literatura respectivă era vizată masturbația însăși, oarecum detașată, dacă nu chiar golită de orice context sexual, masturbația în ceea ce are ea specific. Există, de altfel, texte în care se spune că, între masturbație și sexualitatea normală, relațională, se pune problema unei veritabile

deosebiri de natură, și că nu accleași mecanisme duc la actul masturbării sau la dorința sexuală față de o altă ființă 12. Acesta este, deci, primul aspect: ne aflăm într-un fel de regiune, nu îndrăznesc să-i spun intermediară, dar complet diferită de discursul asupra carnalului și de psihopatologia sexuală.

Un al doilea aspect asupra căruia aș vrea să insist, este faptul că acest discurs despre masturbație capătă mai puțin forma unei analize științifice (cu toate că referirile la discursul stiintific sunt insistente si am să revin), cât forma unei adevărate campanii: admonestări, sfaturi, somații. Literatura aferentă este formată din manuale, dintre care unele sunt destinate părinților. Aflăm, de exemplu, până spre anul 1860, îndreptare pentru capul familiei, în legătură cu modul prin care copiii pot fi împiedicați să se masturbeze<sup>13</sup>. Sau există tratate destinate direct copiilor și adolescenților. Cel mai celebru este faimoasa Carte fără titlu, care, deși fără titlu, are multe ilustrații: în paginile scrise sunt analizate toate consecințele dezastruoase ale masturbației, iar alături este prezentată fizionomia tot mai descompusă, distrusă, scheletică și străvezie a tânărului masturbator epuizat<sup>14</sup>. Această campanie include și instituții menite să-i vindece ori să-i îngrijească pe masturbatori, reclame pentru medicamente, apeluri din partea unor medici care promit familiilor că le vindecă odraslele de viciu. De exemplu, una dintre instituții, cea a lui Salzmann din Germania, sustine că este singura din întreaga Europă unde copiii nu se masturbează niciodată<sup>15</sup>. Veți găsi rețete, prospecte de medicamente, de aparate, de bandaje speciale, despre care vom mai vorbi. Închei această rapidă trecere în revistă, prin care am vrut să arăt caracterul de adevărată campanie, de cruciadă, a literaturii împotriva masturbației, cu un mic exemplu. În timpul Imperiului (în orice caz, în ultimii ani ai secolului al XVIII-lea sau la începutul celui de-al XIX-lea), se pare că a fost deschis în Franța un muzeu al figurilor de ceară, la care erau invitați părinții însoțiți de copii, dacă aceștia din urmă dădeau semne că ar practica masturbația. Muzeul prezenta, sub forma unor statui de ceară, toate accidentele la

care s-ar expune onanistul. Acest panoptic, un fel de muzeu Grévin și muzeu Dupuytren al masturbării, a dispărut din Paris, se pare, cam prin 1820, dar regăsim ceva similar la Marsilia în 1825 (când mulți medici parizieni se plâng că nu mai dispun de micul teatru)<sup>16</sup>. Nu știu dacă muzeul din Marsilia mai există și astăzi!

Se pune aici o problemă. Cum se face că această cruciadă s-a declanșat chiar la mijlocul secolului al XVIII-lea, cu atâta amploare si atâta indiscreție? Fenomenul este cunoscut, nu este invenția mea (sau, mă rog, nu în întregime!). A stârnit o serie de comentarii, iar o carte relativ recentă a lui Van Ussel, intitulată Istoria represiunii sexuale, consacră o parte apreciabilă și, cred eu, justă fenomenului apariției masturbației ca problemă la mijlocul secolului al XVIII-lea. Schema explicativă a lui Van Ussel este extrasă în grabă și în linii mari din scrierile lui Marcuse și constă, în esență, în cele ce urmează17: În momentul în care societatea capitalistă se dezvoltă, trupul, care era până atunci – spune Van Ussel – "un organ al plăcerii", devine și trebuie să devină un "instrument de performanță", performanță necesară exigențelor producției. De aici se naște o sciziune, o fractură a trupului, reprimat ca organ de plăcere, dar, în schimb, codificat, dresat ca instrument de producție, ca instrument de performanță. O astfel de analiză nu este falsă; este atât de generală, încât nu poate fi falsă; dar nu cred că ne permite să avansăm prea mult în explicarea fenomenelor delicate ale acestei campanii și ale acestei cruciade. În general, sunt puțin stânjenit de folosirea într-o astfel de analiză a unor concepte care sunt în același timp psihologice și negative: de exemplu, plasarea în chiar centrul analizei a unei noțiuni cum ar fi cea de "represiune" sau de "refulare"; sau folosirea unor noțiuni ca "organ al plăcerii", "instrument de performanță". Toate acestea îmi par a fi de natură psihologică și negativă: pe de o parte, avem un număr de noțiuni care pot fi evaluate în analiza psihologică sau psihanalitică, dar care, după părerea mea, nu pot pune în evidență mecanismele unui proces istoric; pe de altă parte, sunt concepte negative, în sensul că nu duc la apariția unor

anume efecte pozitive și constitutive ale companiei, ale cruciadei împotriva masturbării, în interiorul istoriei societății. În plus, există două lucruri pe care le găsesc jenante în

problema de care ne ocupăm. Dacă este adevărat că această campanie anti-masturbatorie din secolul al XVIII-lea se înscrie în procesul de refulare a trupului plăcerii și de exaltare a trupului performant sau a trupului productiv, există totuși două lucruri de care nu se ține seama. Primul: de ce se pune problema masturbației în mod expres, și nu a activității sexuale în general? Dacă, într-adevăr, se dorea reprimarea sau refularea trupului plăcerii, de ce ar fi fost condamnată și subliniată numai masturbația, și nu ar fi fost pusă în cauză sexualitatea în forma sa cea mai generală? Or, abia începând cu anii 1850, sexualitatea, în forma generală, a fost supusă întrebărilor din punct de vedere medical și disciplinar. În al doilea rând este destul de curios că această cruciadă împotriva masturbării i-a avut drept țintă predilectă pe copii, sau în orice caz pe adolescenți, și nu pe adulții care muncesc. Mai mult, este vorba în esență de o cruciadă care se referă la copiii și adolescenții din mediile burgheze. Lupta anti-masturbatorie apare la ordinea zilei numai în aceste medii, în instituțiile scolare ce le sunt destinate, sau este înscrisă în consemnele date familiilor burgheze. În mod normal, dacă ar fi fost vorba efectiv de reprimarea trupului plăcerii și de exaltarea trupului productiv, ar fi trebuit să asistăm la o reprimare a sexualității în general, și în special a sexualității adultului aflat în procesul muncii sau, dacă vreti, a sexualității muncitoare adulte. Dar se întâmplă cu totul altceva; avem de-a face nu cu punerea în discuție a sexualității, ci a masturbației, a masturbației la copilul și adolescentul din familiile burgheze. Cred că trebuie să ne ocupăm de acest fenomen și printr-o analiză ceva mai amănunțită decât cea a lui Van Ussel.

Pentru a încerca să analizăm fenomenul (nu vă garantez câtuși de puțin că vă voi indica o soluție, pot să vă spun chiar că schița de soluție pe care v-o propun este, după toate aparențele, foarte imperfectă, dar va trebui să încercăm să avansăm măcar puțin), ar trebui să ne întoarcem nu la temele

acestei campanii, ci mai degrabă la tactica ei, sau la diferitele teme ale campaniei, ale cruciadei, care constituie tot atâtea indicii ale tacticii sale. Evident că primul lucru ce sare în ochi este ceea ce am putea numi (dar numai în primă instanță și sub rezerva unei examinări medicale precise) culpabilizarea copiilor. De fapt, dacă privim mai atent, ne dăm seama că în campania anti-masturbatorie nu se pune atât problema culpabilizării minorilor. Ba chiar dimpotrivă, vom constata cu mirare că există prea puțină moralizare în discursul împotriva masturbației. Se vorbește foarte puțin, de exemplu, de diferitele forme de viciu sexual sau de altă natură, la care ar putea duce masturbația. Nu veți întâlni nici măcar o singură referire importantă la geneza imoralității pornind de la masturbație. Atunci când li se interzice să se masturbeze, copiii nu sunt amenințați cu o viață adultă pierdută în desfrâu și viciu, ci cu o viață adultă supusă în totalitate maladiilor. Deci nu este vorba atât de moralizare, ci de somatizare, de patologizare. Iar această somatizare are loc în trei forme diferite.

În primul rând se află ceea ce am putea numi ficțiunea maladiei totale. În textele cruciadei veți întâlni foarte frecvent descrierea fabuloasă a unui gen de maladii polimorfe, absolute, fără vindecare, ce cumulează toate simptomele tuturor bolilor posibile sau, în orice caz, majoritatea simptomelor. În trupul descărnat și prăbușit al tânărului masturbator se înghesuie toate semnele maladiei. Vă dau un exemplu (pe care nu îl aleg din textele cele mai îndoielnice, cele mai marginale ale cruciadei împotriva masturbării, ci chiar dintr-un text științific): este articolul lui Serrurier din Dicționarul științelor medicale, un tom care a constituit Biblia corpului medical serios la începutul secolului al XIX-lea. Iată-l: "Acest tânăr se afla în cel mai complet marasm, vederea îi era stinsă cu totul. El își satisfăcea oriunde se afla nevoile naturale. Corpul său răspândea un miros deosebit de scârbos. Avea pielea pământie, limba împiedicată, ochii înfundați în orbite, toți dinții căzuți, gingiile acoperite de ulcerații care anunțau o degenerescentă scorbutică. Moartea nu putea fi pentru el decât

capătul fericit al îndelungatelor suferințe 18." Recunoașteți aici portretul tânărului masturbator, cu trăsăturile sale fundamentale: epuizare; pierderea substanței; trupul inert, străveziu și slăbit; scurgere permanentă; evacuare dezgustătoare din interior spre exterior; o aureolă infectă care înconjoară trupul bolnavului; polimorfismul simptomelor; prin urmare – imposibilitatea celorlalți de a se apropia de el. Întregul trup este acoperit și cotropit; nu mai rămâne nici un centimetru păstrat liber. Și, în sfârșit, prezența morții, de vreme ce i se vede deja scheletul, cu dinții căzuți și ochii înfundați în orbite. Ne aflăm, era să zic în plin science-fiction, dar, spre a separa genurile, să spunem în plină fabulație științifică, elaborată și transmisă chiar la periferia discursului medical. Am spus periferie, cu toate că v-am citat Dicționarul științelor medicale, tocmai ca să nu fac referire la vreuna dintre numeroasele broșuri publicate sub semnătura unor medici, sau uneori chiar felceri lipsiți de statut științific.

[O a doua formă de somatizare:] ceea ce este mai interesant este că veți regăsi campania împotriva masturbației (sau cel puțin esectele, corespondențele și un anumit număr de elemente ale ei) și în literatura medicală cea mai pusă la punct, cea mai conformă cu normele științifice ale discursului medical din epocă. Dacă veți lua nu cărțile consacrate masturbației, ci diferite lucrări scrise în legătură cu diverse maladii, și semnate de medicii cei mai autorizați din acea vreme, veți descoperi că masturbația nu se află la originea acestui gen de maladie fabuloasă și totală, ci este o cauză posibilă a tuturor maladiilor posibile. Figurează constant în tabloul etiologic al diferitelor maladii. Ea este cauza meningitei – spune Serres în a sa Anatomie comparată a creierului<sup>19</sup>. Ea este o cauză a encefalitei și a flegmaziei meningelor – spune Payen în al său Eseu asupra encefalitei<sup>20</sup>. Ea este o cauză a mielitei și a diverselor afecțiuni ale măduvei spinării – susține Dupuytren într-un articol din La Lancette française, în 1833<sup>21</sup>. Ea este o cauză a bolilor osoase și a degenerării țesuturilor osoase – spune Boyer în Lecții despre maladiile oaselor, în 1803<sup>22</sup>. Ea este o cauză a bolilor ochilor

și în special a amaurozei – susține Sanson în articolul "Amauroza" din Dicționarul științelor medicale [recte: Dictionar de medicină și chirurgie practică]23; asta spune și Scarpa în Tratat privind bolile ochilor<sup>24</sup>. Într-un articol din Revue médicale din 1833. Blaud afirmă că ea intervine frecvent, dacă nu chiar constant, în etiologia tuturor bolilor de inimă<sup>25</sup>. În sfârșit, veți găsi masturbația la originea ftiziei și a tuberculozei - cel putin așa afirmă Portal în Observații asupra naturii și tratamentului rahitismului în 179726. Iar această teză a legăturii dintre ftizie și masturbație a circulat de-a lungul întregului secol al XIX-lea. Caracterul net superior și, în același timp, perfect ambiguu al tinerei ftizice, până la sfârșitul secolului al XIX-lea, trebuia parțial explicat prin faptul că tânăra tuberculoasă ducea cu sine oribilul secret. Şi, bineînțeles, veți găsi onania citată în mod regulat de alieniști ca fiind la originea nebuniei<sup>27</sup>. În această literatură, masturbația apare când ca o cauză a acelui gen de maladie fabuloasă și totală, când repartizată cu grijă în etiologia diferitelor boli<sup>28</sup>.

În sfârșit, a treia formă sub care veți găsi principiul somatizării: medicii timpului au făcut apel și au suscitat, din motive pe care voi încerca să le explic imediat, un adevărat delir ipohondric la tineri, la pacienții lor; un delir ipohondric prin care medicii încercau să-și convingă pacienții să pună ei înșiși simptomele pe care le încercau pe seama acestui păcat primordial și major care era masturbația. În tratatele de medicină, în toată această literatură a prospectelor și reclamelor, găsim un anume gen literar care este "scrisoarea bolnavului". Era oare scrisoarea bolnavului redactată, inventată de medici? Unele dintre ele, cele publicate de Tissot, de exemplu, sunt fără îndoială compuse chiar de el; altele sunt, desigur, autentice. Este vorba de un întreg gen literar, mica autobiografie a masturbatorului, autobiografie centrată integral pe propriul trup, pe istoria acestui trup, pe istoria bolilor, a senzațiilor, a diferitelor tulburări încercate încă din copilărie sau din adolescență, până în momentul mărturisirii<sup>29</sup>. Vă voi cita numai un exemplu, luat dintr-o carte a lui Rozier intitulată

Obiceiurile secrete la femei. Iată textul (care este, de altfel, scris de un bărbat, dar asta nu are importanță): "Acest obicei m-a pus în cea mai înfiorătoare situație. Nu mai am nici cea mai mică speranță să mai trăiesc câțiva ani. Mă cuprinde frica în fiecare zi. Văd moartea apropiindu-se cu pași mari [...]. Din acel timp [când am început obiceiul nesănătos; M.F.], încerc o slăbiciune care sporește neîncetat. Dimineața, când mă trezeam, [...] aveam amețeli. Încheieturile membrelor scoteau zgomote asemănătoare unui schelet care pocnește. După câteva luni [...] continuam să scuip sânge, ori îmi curgea sânge din nas, uneori lichid, alteori coagulat. Am avut șocuri nervoase care mă împiedicau să-mi mișc brațele. Am avut stări de pierdere a cunoștinței, dureri de inimă. Cantitatea de sânge pe care o pierd [...] este tot mai mare [și în plus sunt și puțin răcit! M.F.]<sup>30</sup>."

Avem, pe de o parte, fabulația științifică a maladiei totale; în al doilea rând, codificarea etiologică a masturbației în categoriile nosografice cele mai bine determinate; și, în sfârșit, organizarea, sub directa îndrumare a medicilor, a unui gen de tematică ipohondrică, de somatizare a efectelor masturbației, în discursul, în existența, în senzațiile, în însuși trupul bolnavului<sup>3</sup>l. Nu voi merge până acolo încât să susțin că s-a operat un transfer al masturbației sau înscrierea ei în registrul moral al păcatului. Voi spune, dimpotrivă, că prin această campanie asistăm la somatizarea masturbației, care devine astfel intim legată de trup, sau ale cărei efecte sunt raportate la trup, prin dispoziția medicilor, și ajung în centrul discursului și experienței subiecților. Prin toată această întreprindere, care este, după cum vedeți, bine ancorată în discursul și practica medicală, prin toată această fabulație științifică, se conturează ceea ce am putea numi puterea cauzală inepuizabilă a sexualității infantile, sau cel puțin a masturbației. În linii mari, am impresia că asistăm la următorul fenomen. Prin însăși acțiunea și dispoziția medicilor, masturbația este pe cale de devină un fel de etiologie difuză, generală, polimorfă, care permite raportarea întregii arii a patologicului la masturbație, adică la o anume interdicție

sexuală, și aceasta până la moarte. Putem găsi o confirmare în faptul că în toată literatura de care vorbeam se regăsește constant ideea că masturbația nu are o simptomatologie proprie, dar că orice maladie poate deriva din ea. Mai regăsim ideea că perioada sa de efect este absolut aleatorie: o boală a bătrâneții poate fi perfect cauzată de masturbația infantilă. Ducând raționamentul până la limită, cineva care moarte de bătrânețe, moare din cauza masturbării din copilărie și din cauza epuizării premature a organismului. Masturbația este pe cale să devină cauza, cauzalitatea universală a tuturor maladiilor<sup>32</sup>. În fond, ducându-și mâna la sex, copilul riscă, o dată pentru totdeauna, și fără a putea calcula sub nici o formă consecințele, chiar dacă a ajuns la o anume vârstă și este constient, întreaga sa viață. Cu alte cuvinte, chiar în epoca în care anatomia patologică era pe cale să descopere în corpul omenesc cauzalitatea lezională ce avea să fondeze marea medicină clinică și pozitivă a secolului al XIX-lea, în aceeași epocă (adică la sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul celui de-al XIX-lea) se dezvoltă o întreagă campanie anti-mas-turbatorie care pune alături de sexualitate, mai precis alături de autoerotism și de masturbație, o altă cauzalitate medicală, o altă cauzalitate patogenetică și care - în raport cu acea cauzalitate organică pe care o descopereau clinicienii, marii anatomopatologisti ai secolului al XIX-lea<sup>33</sup> – joacă în același timp un rol complementar și condițional. Sexualitatea va permite explicarea lucrurilor inexplicabile pe altă cale. În același timp, este o cauzalitate adițională, pentru că suprapune cauzelor vizibile, decelabile în corp, un gen de etiologie istorică, implicând responsabilitatea bolnavului însuși față de propria sa boală: dacă ești bolnav, aceasta se întâmplă pentru că ai vrut-o; dacă trupul tău este afectat, aceasta se datorează faptului că l-ai atins într-un fel periculos.

Bineînțeles că responsabilitatea patologică a subiectului față de propria boală nu este o descoperire nouă. Cred însă că în acest moment suferă o dublă transformare. Știm că în medicina tradițională, cea care era încă dominantă până la sfârșitul secolului al XVIII-lea, medicii încercau să atribuie o

anume responsabilitate bolnavului față de propriile sale simptome și propria-i boală, prin prisma regimului de viață. Excesele, abuzurile, imprudențele în regim, toate îl făceau pe bolnav răspunzător de boala de care suferea. Acum, această cauzalitate generală se concentrează oarecum în jurul sexualității, sau mai degrabă al masturbației. Întrebarea "Ce ai făcut cu mâna?" începe să înlocuiască mai vechea întrebare "Ce ai făcut cu trupul tău?" Pe de o parte – pe măsură ce responsabilitatea bolnavului față de propria sa maladie trece de la regim, în general, la masturbație, în special – responsabilitatea sexuală, care, până la medicina secolului al XVIII-lea, era în esență recunoscută și atribuită bolnavului numai în cazul bolilor venerice, este extinsă acum la toate maladiile. Asistăm la întrepătrunderea între descoperirea autoerotismului și atribuirea responsabilității patologice: altfel spus, la o autopatologizare. Pe scurt, copilăria devine responsabilă din punct de vedere patologic, iar secolul al XIX-lea nu va uita acest lucru.

Iată cum, prin acest gen de etiologie generală, de putere cauzală acordată masturbației, copilul devine răspunzător de întreaga sa viață, de bolile și, în ultimă instanță, de moartea sa. El poartă răspunderea, dar este oare și vinovat? Acesta este cel de-al doilea aspect asupra căruia aș vrea să insist. Am convingerea că până și campionii cruciadei au insistat mult asupra faptului că un copil nu poate fi considerat cu adevărat vinovat pentru că se masturbează. De ce cred asta? Pentru simplul motiv că, după ei, nu există o cauzalitate endogenă a masturbației. Evident, pubertatea, evoluția umorilor la această vârstă, dezvoltarea organelor sexuale, acumularea de lichide, tensiunea țesuturilor, iritabilitatea generală a sistemului nervos, toate pot explica faptul că adolescentul recurge la masturbație, dar natura însăși a copilului în dezvoltarea sa trebuie disculpată de masturbație. Rousseau a spus, de altfel: Nu este vorba de natură, ci de exemplu din afară<sup>34</sup>. Iată de ce, atunci când pun problema masturbației, medicii vremii insistă asupra faptului că ea nu este legată de dezvoltarea naturală, de evoluția naturală a pubertății, iar cea mai bună

dovadă este că intervine chiar mai devreme. Veți găsi foarte frecvent, de la sfârșitul secolului al XVIII-lea, o întreagă serie de observații privind masturbația la copiii prepuberi și chiar la cei foarte mici. Moreau de la Sarthe are observații privind două fetițe care se masturbau la vârsta de 7 ani<sup>35</sup>. Rozier, în 1812, observă, la ospiciul copiilor străzii din Sèvres o fetiță arierată mental, în vârstă de 7 ani, care se masturba<sup>36</sup>. Sabatier a cules declarații ale unor tinere care mărturisiseră că se masturbau încă înainte de a împlini șase ani<sup>37</sup>. Cerise, în textul său *Medicul saloanelor de azil*, din 1836, spune: "Am văzut într-o sală de azil [și în alte părți] copii de doi sau trei ani, antrenați în acte complet automate și care păreau să anunțe o sensibilitate specială<sup>38</sup>". Şi, în sfârșit, în *Îndrumarul unui tată de familie*, din 1860, de Bourge scrie: "Copiii trebuie supravegheați încă din leagăn<sup>39</sup>".

Importanța acordată masturbației prepubertare ține tocmai de voința de a disculpa copilul, sau, în orice caz, natura copilului, de acest fenomen al masturbării care îl face totuși, într-un sens, răspunzător de tot ce i se va întâmpla. Cine este deci vinovat de aceasta? De vină sunt accidentele exterioare, adică hazardul e vinovatul principal. În Tratat de igienă aplicată tineretului, din 1827, doctorul Simon spune: "Adesea, de la vârsta cea mai fragedă, la patru sau cinci ani, uneori și mai devreme, copiii abandonați unei vieți sedentare sunt împinsi de hazard [mai întâi], sau atrași de anumite mâncărimi, să ducă mâna la părțile sexuale, iar excitația care este provocată de frecare creează un aflux de sânge, produce o emoție nervoasă și o schimbare de moment a formei organului, ceea ce stârnește curiozitatea<sup>40</sup>." Observați deci: hazardul, gestul aleatoriu, pur mecanic, în care nu intervine plăcerea. Singurul moment în care psihicul este prezent, este cu titlu de curiozitate. Dar hazardul nu este elementul cel mai des invocat. Cauza cea mai des invocată a masturbatiei în această cruciadă este seducția, seducția exercitată de adult: păcatul vine din exterior. "Am putea fi convinși – spunea Malo, într-un text intitulat Tissot cel modern – că fără comunicarea cu un masturbator, putem deveni noi înșine

criminali? Nu, pentru că sfaturile, semiînțelesurile, confidențele, exemplele trezesc ideea acestui gen de libertinaj. Ar trebui să avem un suflet mult prea corupt ca să concepem încă de la naștere ideea unui exces împotriva naturii a cărei întreagă monstruozitate abia o putem defini<sup>41</sup>." Cu alte cuvinte, natura nu are nici un rol. Dar exemplele? Poate fi vorba de exemplul dat voluntar de un copil mai mare, dar cel mai adesea de incitările involuntare și imprudente din partea părinților, a educatorilor, în timpul toaletei zilnice, "acele mâini imprudente și mângâietoare", cum se spune într-un text<sup>42</sup>. Poate fi vorba, însă, dimpotrivă, de excitațiile voluntare și, de această dată, mai mult perverse decât imprudente, din partea doicilor, de exemplu, care vor să-i adoarmă pe copiii aflați în grija lor. Este vorba pur și simplu de seducție din partea servitorilor, preceptorilor, profesorilor. Putem spune că întreaga campanie împotriva masturbației este orientată foarte devreme, chiar de la început, împotriva seducției sexuale a copiilor de către adulți; mai mult chiar, de către anturajul imediat, adică de către toate personajele ce constituiau la acea vreme figurile statutare ale casei. Servitorul, guvernanta, preceptorul, unchiul, mătuşa, verii etc., toți aceștia se vor interpune între virtutea părinților și inocența naturală a copiilor și vor introduce acea dimensiune a perversității. Încă din 1835, Deslandes spune: "Să fim atenți în special cu servitoarele; [pentru că] lor le sunt încredințați copiii, acestea încearcă să găsească la ei despăgubirea celibatului forțat la care sunt supuse<sup>43</sup>." Deci originea masturbației s-ar afla în dorința resimțită de adulți față de copii. Iar Andrieux citează un exemplu care a fost reluat în întreaga literatură a vremii și pe care vă rog să-mi permiteți să vi-l citesc. El prezintă o povestire paroxistică, dacă nu fabuloasă, făcând sinteza acestei paracedorii fundamentalu sau mai degrebă marchagă areat neîncrederi fundamentale; sau, mai degrabă, marchează exact obiectivul campaniei împotriva masturbației: este un obiectiv orientat împotriva servitorimii, folosind termenul de servitor în sensul său cel mai larg. Campania vizează acele personaje care constituie intermediul familial. O fetiță încredințată doicii sale era din ce în ce mai slăbită. Părinții se nelinistesc. Într-o zi, ei intră în camera în care se afla doica și mare le-a fost mânia "când au găsit-o pe această nenorocită [este vorba de doică; M.F.] extenuată, fără să miște, în timp ce pruncul încerca [încă] într-o sucțiune groaznică, și în mod inevitabil, sterilă, un aliment pe care numai sânii i l-ar fi putut oferi!!!<sup>44</sup>". Ne aflăm în plină obsesie a pericolului reprezentat de servitori. Diavolul se află aici, alături de copil, sub înfățișarea unui adult, și în special sub forma unui adult intrus în familie.

Iată deci o culpabilizare a acestui spațiu median și nesănătos al casei, mult mai mult decât o învinovățire a copilului, dar care trimite, în ultimă instanță, la vinovăția părinților. Cum altfel, de vreme ce aceste accidente se produc tocmai din cauză că părinții nu vor să se ocupe direct de copiii lor! Lipsa lor de grijă, neatenția, comoditatea, dorința lor de liniște, toate acestea sunt până la urmă puse în cauză în problema masturbării practicate de copii. La urma urmei, nu aveau decât să fie prezenți și să deschidă ochii! Astfel că ajungem în mod natural - și iată cel de-al treilea aspect important al acestei campanii -, la punerea în discuție a părinților și a raporturilor dintre părinți și copii în spațiul familial. În cruciada dusă în legătură cu masturbația copiilor, părinții fac obiectul admonestării, de fapt, și mai bine spus, sunt acuzați direct: "Astfel de fapte – spunea Malo –, care se multiplică la infinit tind în mod necesar să-i facă pe tați și pe mame [mai] circumspecți<sup>45</sup>." Cruciada face ca această culpabilitate a părinților să fie formulată chiar de copii, de acești mici masturbatori epuizați care se află pe marginea mormântului și care, în momentul morții, se întorc pentru ultima dată spre părinți și le spun, exact ceea ce a spus, după cât se pare, unul dintre ei într-o scrisoare reprodusă de Doussin-Dubreuil: "Cât sunt de barbari [...] părinții, învățătorii, prietenii care nu m-au avertizat de pericolul spre care conduce acest viciu". Iar Rozier scrie: "Părinții [...] care-și lasă, din nepăsare, copiii să cadă pradă unui viciu care-i va duce la pierzanie, nu se expun oare riscului de a auzi, într-o

bună zi, acel strigăt disperat al unui copil ce se sfârșea astfel într-o ultimă greșeală? Blestem pentru cei ce m-au pierdut!"<sup>46</sup>. Ceea ce se cere – și aici se află al treilea punct important

al campaniei anti-masturbatorii -, ceea ce se impune este, în fond, o nouă organizare, o nouă fizică a spațiului familial: eliminarea tuturor intermediarilor, suprimarea, pe cât posibil, a servitorilor sau în orice caz supravegherea foarte precisă a acestora. Soluția ideală este tocmai copilul singur, într-un spațiu familial aseptic din punct de vedere sexual. "Dacă am putea să nu-i oferim drept altă societate unei fetițe decât păpușa ei – spune Deslandes –, sau nimic altceva [...] unui băiețel decât căluții, soldățeii de plumb și tobele sale, ar fi foarte bine. Această stare de izolare ar fi infinit avantajoasă pentru ei<sup>47</sup>." O postură ideală, dacă vreți, copilul singur cu păpusa sau toba lui. O postură ideală, dar irealizabilă. De fapt, spațiul familiei trebuie să fie un spațiu de supraveghere continuă. La toaletă, la culcare, la trezire, în timpul somnului, copiii trebuie ținuți din scurt. Totul în jurul micuților, îmbrăcămintea și trupul lor trebuie să facă obiectul vânătorii părinților. Corpul copilului trebuie să fie obiectul atenției lor permanente. Iată prima grijă a adultului. Acest trup trebuie citit de părinți ca un blazon sau ca un câmp de posibile semne ale masturbației. Dacă pruncul e palid, are obrajii trași sau pleoapele au o culoare albăstruie sau violacee, dacă are o privire languroasă, dacă are un aer obosit sau nepăsător când se dă jos din pat — motivul este cunoscut: masturbația. Dacă e greu să-l trezești dimineața, tot masturbația este de vină. De unde și necesitatea ca mama și tata să fie prezenți în momentele importante și periculoase, când copilul se culcă și se trezește. Părinții mai trebuie să pună la punct și o serie de capcane cu ajutorul cărora să surprindă copilul în momentul în care acesta este pe cale să comită ceea ce nu este atât un păcat, cât originea tuturor bolilor sale. Iată ce sfaturi le dă Deslandes părinților: "Urmăriți-l îndeaproape pe cel ce caută umbra și singurătatea, care rămâne multă vreme singur fără a putea oferi motive sănătoase ale acestei izolări. Vigilența voastră trebuie să fie trează în special în momentele care

urmează culcării sau care preced trezirea copiilor; atunci poate fi prins masturbatorul asupra faptei. El nu tine mâinile la vedere și în general îi place să-și ascundă capul sub cuvertură. Imediat ce se bagă în pat, copilul pare scufundat într-un somn adânc: această împrejurare, care stâmește totdeauna neîncrederea unui om experimentat, este una din cele care contribuie cel mai mult la provocarea sau alimentarea vigilenței părinților. [...] Dacă tragem brusc cuvertura, îl descoperim pe adolescent având mâinile, dacă nu a avut timpul să și le retragă, pe organul de care abuzează, sau în apropiere. Putem descoperi sexul în erecție sau chiar urmele unei ejaculări recente: aceasta mai poate fi recunoscută după mirosul specific ce se degajă din pat, sau cu care sunt impregnate degetele. Să fim atenți în special cu tinerii care, aflați în pat sau în timpul somnului, au adesea mâinile în poziția de care am vorbit. [...] Este deci cazul să considerăm urmele spermatice drept probe sigure de onanism, când subiecții nu sunt încă puberi, și ca semne mai mult decât probabile ale acestui obicei, când tinerii au atins o anumită vârstă<sup>48</sup>."

Îmi cer iertare că vă citez toate aceste detalii (și încă sub portretul lui Bergson!<sup>49</sup>), dar cred că asistăm la punerea în scenă a unei întregi dramaturgii familiale pe care o cunoaștem cu toții foarte bine și care este marea dramaturgie familială din secolele al XIX-lea și al XX-lea: acest mic teatru al comediei și tragediei de familie, cu paturi, cearșafuri, cadru nocturn, lămpi, apropieri în vârful picioarelor, cu mirosuri și petele de pe cearșafuri inspectate cu grijă; toată această dramaturgie care apropie indefinit curiozitatea adultului de trupul copilului. O simptomatologie măruntă a plăcerii. În această apropiere din ce în ce mai intimă a adultului de corpul copilului, în momentul în care corpul copilului cunoaște starea plăcerii, vom întâlni acel consemn, simetric cu consemnul singurătății de care vă vorbeam mai devreme, care constă în prezența fizică nemijlocită a adultului alături, de-a lungul, chiar peste copil. Dacă va fi nevoie – spun medici ca Deslandes, – trebuie să dormim alături de tânărul masturbator

spre a-l împiedica să se masturbeze, să dormim în aceeași cameră și, eventual, în același pat $^{50}$ .

Există o întreagă serie de tehnici menite să lege oarecum mai bine trupul părintelui de trupul copilului aflat în stare de plăcere, sau de trupul copilului care trebuie împiedicat să ajungă la starea de plăcere. Astfel că la culcare acesti copii erau legați de mâini cu un cordon sau li se legau mâinile de cele ale adultului. Era suficient ca micutul să-și miște cât de putin mâinile și adultul se trezea imediat. Este povestea, de pildă, a acelui adolescent care a cerut el însuși să fie legat de un scaun în camera fratelui său mai mare. De scaun erau agățați clopoței și, cu această măsură de siguranță, minorul putea adormi. De îndată ce se agita în timpul somnului și dorea să se masturbeze, clopoțeii sunau, iar fratele se trezea<sup>51</sup>. O altă istorie, relatată de Rozier, vorbește despre o tânără călugăriță descoperită de maica stareță că are un "obicei secret". Maica superioară s-a "tulburat" pe loc. "Din acel moment", ea a hotărât să împartă "noaptea culcuşul cu tânăra bolnavă; ziua, nu-i permite nici o clipă să scape de sub privirile sale". Astfel că, "după câteva luni", maica superioară (a mânăstirii sau pensionului) a putut s-o redea pe tânără părinților ei, iar aceștia au avut mândria să prezinte lumii o tânără plină "de spirit, de sănătate, de rațiune; pe scurt, o femeie foarte plăcută<sup>52</sup>"!

Dedesubtul acestor infantilisme, cred că putem afla o temă foarte importantă. Și anume consemnul aplicării directe, nemijlocite și constante a trupului părinților peste trupul copiilor. Intermediarii au dispărut, iar aceasta înseamnă, în termeni pozitivi: De acum înainte trupul copiilor va trebui supravegheat de trupul părinților, într-un fel de relație corp la corp. O proximitate infinită, un contact, aproape un amestec; o rabatere imperativă a corpului unora asupra corpului celorlalți; obligația apăsătoare a privirii, a prezenței, a comuniunii, a contactului. Este ceea ce afirmă Rozier în legătură cu exemplul pe care vi-l citam mai devreme: "Mama unei asemenea bolnave va fi, ca să spunem așa, ca un veșmânt, ca o umbră a fiicei sale. Când un pericol oarecare îi amenință pe puii de

oposum [cred că este un fel de cangur; M.F.], mama lor nu se limitează numai la teamă pentru viața lor, ci îi strânge la piept<sup>53</sup>." Învăluirea corpului copilului cu trupul părinților: ne aflăm, cred, în punctul în care se degajează (și vă rog să-mi iertați lungul ocol, argumentele și contraargumentele) obiectivul central al manevrei sau al cruciadei anti-masturbatorii. Trebuie constituit un nou corp familial.

Familia aristocratică și burgheză (pentru că la aceste forme de familie se limitează campania) era în mod esențial până la mijlocul secolului al XVIII-lea un fel de ansamblu relațional, un fascicol de relații de ascendență, de descendență, de colateralitate, de rudenie, de vârstă, de alianță, care corespundeau unor scheme de transmitere a numelui, de divizare și repartizare a bunurilor și a statutului social. Interdicțiile sexuale se refereau în mod efectiv și esențial la relații. Ceea ce este pe cale să se constituie acum este un fel de nucleu restrâns, dur, substanțial, masiv, corporal, afectiv al familiei: familia-celulă în locul familiei relaționale, familia-celulă cu spatiul său corporal, cu spatiul său afectiv, cu spatiul său sexual, care este pe deplin saturat de raporturile directe dintre părinți și copii. Cu alte cuvinte, nu as fi tentat să spun că sexualitatea izgonită și interzisă copilului este întrucâtva consecința constituirii familiei restrânse, să-i spunem conjugale sau părintești, din secolul al XIX-lea. Aș spune că, dimpotrivă, este unul dintre elementele constitutive. Scoţându-se în evidență sexualitatea copilului, mai precis activitatea masturbatorie a acestuia, punându-se în evidență trupul copilului aflat în pericol sexual, li s-a transmis părinților consemnul imperativ de a reduce marele spațiu polimorf și riscant al casei și de a forma împreună cu copiii lor, cu progenitura lor, un fel de corp unic, legat prin grijă față de sexualitatea infantilă, prin preocuparea față de autoerotismul infantil și față de masturbație: Părinți, vegheați asupra fiicelor voastre excitate și asupra erecțiilor fiilor voștri, pentru că numai astfel veți deveni cu adevărat și pe deplin părinți! Nu uitați imaginea oposumului dată ca exemplu mai devreme de Rozier. Trebuie constituită o familie-cangur: corpul copilului ca element

nucleic al corpului familiei. Familia capătă soliditate în jurul patului căldut și plin de îndoieli al adolescentului. Ceea ce am putea numi marea sau, dacă vreți, mica involuție culturală a familiei, în jurul raportului dintre părinți și copii, a avut ca instrument, element, vector de constituire, explicitarea corpului sexualizat al copilului, a trupului autoerotizat al copilului. Deci, sexualitatea nerelațională, autoerotismul copilului, ca punct de acroşare, ca punct de ancorare, pentru datoriile, culpabilitatea, puterea, grija, prezența fizică a părinților, aliat care a fost unul din factorii constituirii unei familii solide si solidare, a unei familii corporale și afective, a unei mici familii care se dezvoltă în mijlocul, dar și pe socoteala familieirețea și care este familia-celulă, cu corpul său, cu substanța sa fizico-afectivă, cu substanța sa fizico-sexuală. S-ar putea foarte bine (în sfârșit, presupun) că, din punct de vedere istoric, marea familie relatională, acea mare familie făcută din relație permise și interzise, să se fi constituit pe fondul prohibiției incestului. Dar eu vă spun că mica familie afectivă, solidă, substanțială, ce caracterizează societatea noastră, și la a cărei naștere asistăm, în orice caz, la sfârșitul secolului al XVIII-lea, s-a constituit plecând de la incestul superficial al privirilor și gesturilor în jurul trupului copilului. Tocmai acest incest, acest incest epistemofilic, acest incest al contactului, al privirii, al supravegherii, se află la baza familei moderne.

Evident că acel contact părinți-copii, atât de imperios prescris în celula familială, conferă toate puterile părinților asupra copiilor. Deși nu absolut toate puterile. Pentru că, de fapt, în momentul care cruciada respectivă le cere părinților, le impune chiar, să ia în sarcină supravegherea meticuloasă, amănunțită, aproape murdară a trupului copiilor lor, în același moment în care li se prescrie aceasta, ei sunt trimiși în fond la un cu totul alt tip de relații și de control. Iată ce vreau să spun. Chiar în momentul în care părinților li se spune: "Fiți foarte atenți, nu știți ce se întâmplă cu trupul copiilor voștri, în patul copiilor voștri", în momentul în care masturbația este înscrisă pe ordinea de zi a moralei, ca un consemn aproape primordial al eticii noi a noii familii, în exact același moment,

vă aduceți aminte, masturbația nu este înscrisă în registrul imoralității, ci în cel al maladiei. Ea este transformată într-un fel de practică universală, un fel de "x" periculos, inuman și monstruos, din care se poate naște orice boală. Astfel încât, în mod necesar, controlul părintesc și intern, impus taților și mamelor, este transferat unui control medical extern. I se cere controlului părintesc intern să-și modeleze formele, criteriile, intervențiile, deciziile, în funcție de motivații și cunoștințe medicale: pentru că odraslele voastre vor cădea la pat, pentru că, la nivelul trupului lor, vor apărea perturbări fiziologice, funcționale, eventual chiar leziuni, pe care medicii le cunosc foarte bine, din această cauză - li se spune părinților - copiii trebuie supravegheați. Prin urmare, raportul părinți-copii, care este pe cale de solidificare într-un fel de unitate sexuală-corporală, trebuie să fie omogen cu raportul medic-bolnav; el trebuie să fie o prelungire a raportului medic-bolnav. Este necesar ca tatăl sau mama atât de apropiați de trupul copiilor, tatăl și mama care acoperă literalmente cu propriul lor trup trupul copilului, să fie în același timp părinți diagnosticieni, părinți terapeuți, agenți de sănătate. Dar aceasta înseamnă că acel control pe care-l exercită este subordonat, trebuie să fie deschis unei intervenții medicale, igienice, el trebuie, la primul semnal de alertă, să recurgă la instanța exterioară și științifică, iar aceasta este reprezentată de medic. Cu alte cuvinte, chiar în momentul în care familia celulară se închide într-un spațiu afectiv dens, ea este contopită, în numele bolii, de o motivație care branșează această familie la o tehnologie, o putere și o cunoaștere medicală externă. Noua familie, familia substanțială, familia afectivă și sexuală, este în același timp o familie "medicalizată".

Vă voi oferi două exemple ale acestui proces de închidere a familiei și de cotropire a noului spațiu familial de către motivația medicală. Unul se referă la problema mărturisirii. Părinții trebuie deci să supravegheze, să spioneze, să se apropie în vârful picioarelor, să ridice cuverturile, să doarmă alături [de copil]; dar, o dată răul descoperit, ei trebuie să ceară intervenția medicului pentru vindecare. Or, această

vindecare nu va si veritabilă și efectivă decât cu consimtământul și participarea bolnavului. Este necesar ca bolnavul să-și recunoască greșeala; trebuie să înțeleagă urmările; trebuie să accepte tratamentul. Pe scurt, trebuie să mărturisească. Dar toate textele acestei cruciade spun că mărturisirea făcută de copil nu poate și nu trebuie adresată părinților. Trebuie făcută numai medicului: "Din toate probele – spune Deslandes – cea mai importantă este mărturisirea". Pentru că mărturisirea împrăștie "orice urmă de îndoială". Face "mai sinceră" și "mai eficientă acțiune medicului". Îl împiedică pe pacient să refuze tratamentul. Îl plasează pe medic și "toate persoanele care au autoritate [...] într-o poziție care le permite să meargă până la capăt și, prin urmare, să-și atingă scopul<sup>54</sup>". Tot astfel, găsim la un autor englez, care se numeste La'Mert, o foarte interesantă dezbatere asupra problemei dacă mărturisirea trebuie făcută medicului de familie sau unui medic specialist. Si autorul conchide: nu, mărturisirea nu trebuie făcută medicului de familie, pentru că acesta este prea apropiat de familie<sup>55</sup>. Medicul de familie nu trebuie să mostenească decât secretele colective, cele individuale trebuie încredintate unui specialist. Avem în această întreagă literatură o lungă serie de exemple de vindecări care au fost cu putință datorită mărturisirilor obținute de medici. Vom avea o sexualitate, o masturbatie a copilului care face obiectul supravegherii, recunoasterii, controlului părintesc permanent. Dar această sexualitate va deveni, în același timp, un obiect al mărturisirii și al discursului, realizat însă în exterior, în fața medicului. O medicalizare internă a familiei și a raportului părinți-copii, dar o discursivitate externă în relația cu medicul; păstrarea tăcerii asupra sexualității în înseși frontierele familiei, unde totuși ea apare în toată claritatea prin sistemul de supraveghere, dar acolo unde apare, nu trebuie numită. În schimb, trebuie mărturisită, în afara acestui spațiu, în fața medicului. Avem de-a face, prin urmare, cu instalarea sexualității infantile în mijlocul legăturilor familiale, în centrul mecanicii puterii familiale, dar cu o deplasare a enunțului acestei sexualități către institutia și autoritatea medicală. Sexualitatea face parte

din acel gen de lucruri care nu pot fi spuse decât doctorului. Intensitate fizică a sexualității în familie, extindere discursivă în afara familiei și în aria medicală. Medicinei îi revine rolul să relateze sexualitatea și să o facă să vorbească, chiar într-un moment în care familia o face să apară, de vreme ce familia o supraveghează<sup>56</sup>.

Un alt element care demonstrează această strânsă legătură între puterea familială și puterea medicală este problema instrumentelor. Pentru a împiedica masturbarea, familia trebuie să devină agentul de transmisie al cunostințelor medicale. Familia trebuie, în fond, să constituie un simplu releu, o curea de transmisie între corpul copilului și tehnica medicală. Există numeroase tratamente prescrise de medici copiilor și pe care familia este chemată să le aplice. Avem o întreagă serie în acele prospecte de reclame medicale despre care v-am vorbit. Avem faimoasele cămăși de noapte, pe care ați apucat poate să le vedeți, cu deschizături către poale; avem corsetele, bandajele. Avem faimoasa centură a lui Jalade-Laffont, folosită timp de zeci de ani și care constă dintr-un mic corset metalic aplicat în partea de jos a toracelui, cu un fel de micut tub de metal pentru băieți, prevăzut cu găuri, ca să poată urina, căptușit pe dinăuntru și care este închis cu încuietori. Iar o dată pe săptămână, în prezența părinților, încuietorile erau desfăcute și băiețelul spălat. Este centura care a fost cel mai mult folosită în Franța la începutul secolului al XIX-lea<sup>57</sup>. Mai avem mijloacele mecanice, cum ar fi bagheta lui Wender, inventată în 1811, care funcționează astfel: Se ia pur și simplu o baghetă scurtă, care este despicată până la un anumit punct, se golește pe dinăuntru, apoi este plasată pe sexul băiatului și legată împrejur. Este suficient, spunea Wender, pentru a se îndepărta orice senzație de voluptate<sup>58</sup>. Chirurgul Lallemand propunea plasarea unei sonde permanente în uretra băieților. Se pare că acupunctura sau, în orice caz, plasarea unor ace în regiunile genitale, a fost folosită de Lallemand împotriva masturbației, în primii ani ai secolului al XIX-lea<sup>59</sup>. Mai avem, bineînțeles, mijloacele chimice, opiaceele folosite de Davila, de exemplu, băile sau spălăturile cu diverse soluții<sup>60</sup>.

Larrey, medicul lui Napoleon, a inventat și el un medicament ce părea destul de sever. Se injectează în uretra băiatului o soluție de ceea ce el numește (nu știu exact ce înseamnă) subcarbonat de sodiu (să fie bicarbonat? nu-mi dau seama). Dar, ca măsură de precauție, se strangula sexul copilului, astfel încât această soluție cu sodiu să rămână permanent în uretră și să nu ajungă la vezică; se pare că acest lucru provoca leziuni a căror vindecare dura câteva zile sau câteva săptămâni, timp în care subiectul nu se putea masturba<sup>61</sup>. Alte metode folosite: cauterizarea uretrei, cauterizarea și ablațiunea clitorisului la fete<sup>62</sup>. La începutul secolului al XIX-lea, Antoine Dubois a tăiat clitorisul unei bolnave, care nu putea fi vindecată, după ce i-a legat mâinile și picioarele. I s-a tăiat clitorisul "cu o singură mișcare de bisturiu" – spune Antoine Dubois. Apoi, locul a fost cauterizat "cu ajutorul unui instrument înroşit în foc". După operație, suntem înștiințați că succesul a fost "complet"<sup>63</sup>. Graefe, în 1822, după ce înregistrase un eșec (cauterizase capul unei bolnave, adică provocase pe capul pacientei o rană, o cicatrice, cu ajutorul focului și injectase tartru în rană spre a împiedica vindecarea, dar cu toate acestea masturbarea a continuat) a recurs la ablațiunea clitorisului. Iar "inteligența" bolnavei – care se pierduse, sau chiar după cum cred, nu se dezvoltase niciodată (era o tânără arierată) – "reținută în captivitate oarecum până atunci, a început să evolueze64".

Evident că au existat discuții în secolul al XIX-lea cu privire la legitimitatea acestor castrări sau semi-castrări, dar Deslandes, marele teoretician în problema masturbației, spune în 1835 că "o astfel de hotărâre, departe de a leza simtul moral, este în conformitate cu cele mai severe exigențe. În aceste cazuri, lucrurile se petrec la fel ca atunci când este amputat un membru; este sacrificat accesoriul în favoarea elementului principal, partea pentru întreg". Și, bineînțeles, adaugă el, care ar fi inconvenientul când este îndepărtat clitorisul unei femei? "Cel mai mare inconvenient" ar fi plasarea femeii astfel amputate "în categoria, deja destul de numeroasă" a femeilor care sunt "insensibile" la plăcerile

dragostei, "ceea ce nu le împiedică să devină mame bune și soții model [*recte*: devotate]<sup>65</sup>". Chiar și în 1883, un chirurg ca Garnier practica ablațiunea clitorisului la fetele ce practicau masturbația<sup>66</sup>.

În orice caz - prin tot ceea ce trebuie să numim marea persecuție fizică împotriva copilăriei și a masturbației în secolul al XIX-lea, care, fără a avea aceleași consecințe, are aproape aceeași amploare cu persecuțiile împotriva vrăjitorilor în secolele al XVI-lea și al XVII-lea – se constituie un fel de interferență și de continuitate medicină-bolnav. O punere în contact a medicinii cu sexualitatea prin intermediul familiei: făcând apel la medic, primind, acceptând și aplicând la nevoie tratamentul prescris de medic, familia a făcut legătura între sexualitate, pe de o parte, și medicină care, practic, nu avusese de-a face cu sexualitatea decât foarte pe departe și indirect. Familia a devenit ea însăși un agent de "medicalizare" a sexualității în propriul său spațiu. Asistăm astfel la conturarea unor raporturi complexe, ca un fel de împărțire a domeniului, pentru că avem, pe de o parte, supravegherea mută, investigarea nediscursivă a trupului copilului de către părinți, iar pe de altă parte, acel discurs extrafamilial, științific, sau acel discurs al mărturisirii, localizat numai în practica medicală, care mosteneste inclusiv tehnicile mărturisirii crestine. Alături de această repartiție, avem continuitatea, care duce la nașterea, o dată cu familia, în familie, a unui permanent demers de medicină sexuală, un fel de medicalizare a sexualității, o medicalizare tot mai accentuată și care introduce în spațiul familial tehnicile, formele de interventie ale medicinii. De fapt, este un fel de schimb care face medicina să funcționeze ca mijloc de control etic, corporal, sexual, în morala familiei, dar care, în schimb, pune în evidență, ca necesitate medicală, tulburările interne ale corpului familial, concentrat asupra trupului copilului. Viciile copilului, culpabilitatea părinților fac apel la medicină spre a trata această problemă a masturbării, a sexualității copilului și, în general, trupul copilului. Un întreg angrenaj medico-familial organizează un câmp etic și, în același timp, patologic, în care comportamentul sexual

devine obiect de control, de coerciție, de analiză, de judecată, de intervenție. Pe scurt, instanța familială "medicalizată" funcționează ca principiu de normalizare. Această familie, căreia i s-au conferit toate puterile imediate și fără intermediar asupra trupului copilului, dar care este controlată la rândul ei din exterior de cunoașterea și tehnicile medicale, permite acum, în primele decenii ale secolului al XIX-lea, categoriile de normal și anormal în domeniul sexual. Familia este cea care va fi la originea determinării, discriminării sexualității și a restabilirii anormalului.

Există, bineînțeles, o întrebare căreia va trebui să-i găsim răspuns. Şi anume: De unde vine şi ce înseamnă această campanie? De ce a devenit masturbația o problemă majoră sau, în orice caz, una dintre problemele majore ale raportului dintre părinți și copii? Cred că această campanie trebuie plasată în interiorul procesului general de constituire a familiei celulare, despre care vă vorbeam mai devreme, și care – în ciuda caracterului său aparent închis – orientează spre copil, spre indivizi, spre corpurile și gesturile acestora, o putere ce ia forma controlului medical. În fond, acestei familii restrânse, acestei familii-celulă, acestei familii corporale și substanțiale i s-a cerut să ia în sarcină trupul copilului care, la sfârsitul secolului al XVIII-lea, era pe cale să devină o miză importantă din două puncte de vedere. Pe de o parte, i s-a cerut acestei familii restrânse să aibă grijă de trupul copilului pur și simplu pentru că acesta era viu și pentru că nu trebuia să moară. Interesul politic și economic care începe să fie acordat supraviețuirii copilului constituie, desigur, unul dintre motivele pentru care s-a dorit substituirea aparatului las, polimorf și complex al marii familii relaționale prin aparatul limitat, intens și constant al supravegherii familiale, al supravegherii copiilor de către părinți. Părinții se ocupă de copii, părinții își păzesc copiii, și îi păzesc în cele două sensuri ale termenului: îi împiedică să moară și, bineînțeles, îi supraveghează și, în același timp, îi dresează. Viitoarea viață a copiilor se află în mâinile părinților. Ceea ce pretinde statul din partea părinților, ceea ce pretind noile forme sau noile raporturi de producție, este ca investiția pe care o presupune însăși existența familiei, a părinților și a copiilor nou-născuți, să nu devină inutilă prin moartea prematură a urmașilor. Familia își asumă, prin urmare, trupul și viața copiilor: acesta este cu siguranță unul dintre motivele pentru care li se cere părinților să acorde o atenție continuă și intensă corpului odraslelor.

Cred că în acest context trebuie să plasăm cruciada împotriva masturbației. Deoarece nu este, în fond, nimic altceva decât un capitol dintr-o cruciadă mai largă, despre care ați auzit multe, și anume cruciada pentru educația naturală a copiilor. Ce este această faimoasă idee a educației naturale, care se dezvoltă în cursul celei de-a doua jumătăți a secolului al XIX-lea [recte: al XVIII-lea]? Este vorba despre un gen de educație încredințată în întregime sau în cea mai mare parte părinților înșiși, care sunt educatorii naturali ai copiilor lor. Tot ce ține de servitori, preceptori, guvernante etc., nu poate fi, în cel mai bun caz, decât un substitut, cât mai fidel cu putință, al raportului natural dintre părinți și copii. Ideal este însă ca acești intermediari să dispară, iar părinții să-și asume efectiv și direct educația copiilor. Dar educația naturală înseamnă si altceva: trebuie să urmeze o anumită schemă ratională, un anumit număr de reguli care asigură, pe de o parte, supraviețuirea copiilor, iar pe de alta, dresarea lor și dezvoltarea normală. Or, aceste reguli și raționalitatea lor se află în mâinile unor instanțe ca educatorii, medicii, știința pedagogică și cea medicală. Pe scurt, o întreagă serie de instanțe tehnice care încadrează și domină familia. Când se militează, la sfârșitul secolului al XVIII-lea, pentru introducerea unei educații naturale, aceasta înseamnă, în același timp, contactul nemijlocit dintre părinți și copii, substanțializarea micii familii în jurul trupului copilului, dar și raționalizarea sau penetrabilitatea raportului părinți-copii de către raționalitatea și disciplina pedagogică sau medicală. Deși restrânsă și având o aparență atât de compactă și de strictă, familia devine efectiv deschisă unor criterii politice și morale; ea devine penetrabilă pentru un anume tip de putere; ea devine

penetrabilă pentru o întreagă tehnică a puterii, ai cărei agenți pe lângă familic sunt medicina și medicii.

Dar în acest moment, si aici intervine sexualitatea, în momentul în care părinții sunt chemați să-și asume în mod serios și direct copiii în corporalitatea lor, cu trup cu tot, adică întreaga lor viață, supraviețuirea lor, posibilitatea de dresare, ce credeți că se întâmplă, cel puțin la nivelul straturilor sociale despre care am vorbit până acum, adică, în linii mari, la nivelul aristocrației și burgheziei? În același moment, părinților li se cere nu numai să-și pregătească fiii pentru ca aceștia să poată fi folositori statului, dar și să-și cedeze efectiv copiii statului, să încredințeze acestuia, dacă nu educația de bază, cel puțin instruirea, cel puțin formația tehnică, printr-un învă-tământ care va fi, direct sau indirect, controlat de stat. Această mare revendicare făcută pentru educația de stat, sau controlată de stat, apare exact în momentul în care începe campania antimasturbație în Franța și Germania, în anii 1760–1780. O regăsiți în Eseu despre educația națională a lui La Chalotois; tema centrală este că educația trebuie să fie asigurată de stat<sup>67</sup>. În aceeași perioadă, Basedow susține în *Philantropinum* ideea unei educații destinate claselor favorizate ale societății, dar care nu trebuie făcută în spațiul îndoielnic al familiei, ci în cadrul unor instituții specializate, controlate de stat<sup>68</sup>. Este epoca în care, oricum – chiar independent de aceste proiecte sau de aceste instituții model, exemplare, cum sunt cele din *Philantropinum* ale lui Basedow – se dezvoltă în întreaga Europă marile instituții de învățământ, marile școli etc.: "Avem nevoie de copiii voștri – se spune. Trebuie să ni-i încredințați. Şi avem nevoie, ca și voi, de altfel, ca acești copii să fie instruiți normal. Trebuie, deci, să ni-i încredințați ca să-i formăm în condițiile unei normalități anume". Astfel că, în momentul în care li se cere familiilor să-și asume însuși trupul copiilor, în momentul în care li se cere să asigure viața și supraviețuirea copiilor, li se cere de asemenea să se dispenseze de copii, să renunțe la prezența lor reală în viața copiilor, la puterea pe care o pot exercita asupra lor. Evident că această responsabilizare directă a părinților și pretenția de a-și ceda copiii nu are loc la o vârstă anume a progeniturii lor. Li se propune, însă, un proces de schimb: "Păstrați-ne copiii voștri în viață și zdraveni, sănătoși din punct de vedere corporal, ascultători și capabili, pentru ca noi să-i putem trece printr-o mașină pe care voi n-o puteți controla și care va fi sistemul de educație, de instruire, de formare aparținând statului". Cred că în cadrul acestui gen de dublă pretenție: "Ocupați-vă de copii" și apoi "Dispensați-vă de aceiași copii mai târziu", corpul sexual al copilului servește, întrucâtva, de monedă de schimb. Părinților li se spune: "Există în trupul copilului ceva care, oricum, va aparține în mod imprescriptibil, ceva ce nu vi se cere să cedați, pentru că nu poate fi cedat: sexualitatea copiilor. Corpul sexual al copilului apartine și va aparține totdeauna spațiului familial și asupra lui nimeni alteineva nu va avea putere sau influență. În schimb, din moment ce vă constituim această arie atât de totală, atât de completă a puterii, vă cerem să ne cedați corpul, dacă vreți, al aptitudinilor copilului. Vă cerem să ne dați acești copii, ca să-i transformăm în ceva de care avem efectiv nevoie". Vă dati foarte bine seama în ce constă înselătoria în această tranzacție, pentru că sarcina trasată părinților constă tocmai în a intra în posesia trupului copiilor, în redescoperirea acestuia, în a veghea în permanență pentru ca ei să nu se poată masturba niciodată. Or, nu numai că nici un părinte nu a reușit să-și împiedice progenitura să se masturbeze, dar medicii vremii o spun cu toată cruzimea și cu tot cinismul: În orice caz efectiv toți copiii se masturbează. În fond, părinții sunt însărcinați cu această îndatorire infinită a posedării și controlului unei sexualități infantile, care, oricum, le scapă de sub control. Dar ca urmare a luării în posesie a corpului sexual, părinții vor ceda celălalt corp al copilului, cel care cuprinde performantele și aptitudinile.

Sexualitatea copilului este înșelătoria prin care s-a constituit familia solidă, afectivă, substanțială și celulară, la adăpostul căreia copilul este substras, însă, familiei. Sexualitatea copiilor a fost capcana în care au căzut părinții. Este o capcană evidentă – vreau să spun, o capcană reală, dar

destinată părinților. Sexualitatea infantilă a fost unul dintre vectorii constituirii acestei familii solide. A fost unul dintre instrumentele de schimb care au permis strămutarea copilului din mijlocul familiei sale în spațiul instituționalizat și normalizat al educației. Este acea bancnotă fictivă, fără valoare, acea monedă curentă rămasă în mâinile părinților: o monedă curentă la care părinții, o știți foarte bine, țin enorm, de vreme ce în 1974, când s-a pus problema asigurării educației sexuale a copiilor în școli, părinții ar fi fost îndreptățiți, dacă ar ști istorie, să spună: De două secole suntem înselați! De două secole ni se spune: dați-ne copiii voștri, voi le veți păzi sexualitatea; dați-ne copiii voștri și noi vă vom garanta că sexualitatea lor se va dezvolta într-un spațiu familial controlat de voi. Dați-ne copiii voștri și puterea voastră asupra corpului sexual, asupra corpului plăcerii copiilor va fi menținută. Și iată că acum psihanaliștii au început să le spună: "Nouă, nouă ni se cuvine corpul plăcerii copiilor"; iar statul, psihologii, psihopatologii etc. spun: "Nouă, nouă ni se cuvine această educație!" Vedeți, așadar marea înșelăciune în care a căzut puterea părinților. O putere fictivă, dar a cărei organizare fictivă a permis constituirea reală a acelui spațiu la care se ținea atâta din motivele pe care vi le-am expus mai devreme, acel spațiu substanțial în care marea familie relațională s-a micșorat și s-a restrâns și în interiorul căreia viața copilului, corpul copilului, a fost supravegheat, dar și pus în valoare, chiar sacralizat. După opinia mea, sexualitatea copiilor nu se referă atât la copii, cât la părinți. În orice caz, în jurul acestui pat îndoielnic s-a născut familia modernă, această familie modernă iradiată și saturată din punct de vedere sexual și nelinistită din punct de vedere medical.

Această sexualitate astfel investigată, astfel constituită în cadrul familiei va fi recuperată de medici – care aveau deja, încă de la sfârșitul secolului al XVIII-lea, controlul asupra ei – la mijlocul secolului al XIX-lea, pentru că împreună cu instinctul, de care v-am vorbit în ședințele precedente, constituie marele domeniu al anomaliilor.

## NOTE

- 1. A. de Liguori, *Praxis confessarii...*, op. cit., pp. 72–73 (art. 39); pp. 140–141 (art. 89); A.-M. de Liguory, *Le Conservateur des jeunes gens...*, op. cit., pp. 5-14.
- 2. Onania or the Heinous Sin of Self-Pollution and All its Frightful Consequences in Both Sexes Considered, with spiritual and physical advice to those who have already injured themselves by this abominable practice, Londra, 1718<sup>4</sup>. Nu s-au găsit exemplare din primele trei ediții. Atribuirea pamfletului unui anume Bekker decurge din L'Onanisme de Tissot (vezi nota următoare și infra, nota 6), dar ea nu a fost niciodată confirmată.
- 3. Cartea lui S.-A.-A.-D. Tissot, citată de M. Foucault, a fost redactată în latină (*Tentamen de morbis ex manu stupratione*) și a fost inserată în *Disertatio de febribus biliosis seu historia epidemiae biliosae lausannensis*, Lausanne, 1758, pp. 177-264. Această ediție, cu toate că a fost primită favorabil de câțiva specialisti, a trecut aproape neobservată.
- 4. J.B. Basedow, Das Methodenbuch für Väter und Mütter der Familien und Völker, Altona-Bremen, 1770 (trad. fr.: Nouvelle Méthode d'éducation, Frankfurt-Leipzig, 1772); Id., Das Elementarwerk, [Leipzig], 1785<sup>2</sup> (trad. fr.: Manuel élémentaire d'éducation, Berlin-Dessau, 1774). Nu am găsit Petit Livre pour les enfants de toutes les classes (1771) și nici Petit Livre pour les parents et éducateurs de toutes les classes (1771).
- 5. C.G. Salzmann, Ists recht, über die eimichen Sünden der Jugend, öffentlich zu schreiben, Schnepfenthal, 1785; Id., Carl von Carlsberg oder über das menschliche Elend, Leipzig, 1783; Id., Über die heimlichen Sünden der Jugend, Leipzig, 1785 (trad. fr.: L'Ange protecteur de la jeunesse ou Histoires amusantes et instructives destinées à faire connaître aux jeunes gens les dangers que l'étourderie et l'inexpérience leur font courir, Paris, 1825).
- 6. Circulația primei ediții în franceză a lui S.-A.-A.-D. Tissot, L'Onanisme ou Dissertation physique sur les maladies produites par la masturbation, Lausanne, 1760, nu a depășit mediul medical. Vorbăria la care se referă aici M. Foucault începe cu cea de-a treia ediție (1764), amplificată considerabil și îmbogățită cu 62 de reproduceri (până în 1905), însoțită de comentarii ale altor medici care își atribuiau o anumită experiență în lupta împotriva masturbației (de exemplu: C.-T. Morel în 1830, E. Clément în 1875, X. André în 1886).

- 7. H. Kaan, Psychopathia sexualis, Leipzig, 1844.
- 8. Nu am putut identifica sursa.
- 9. R. Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis, op. cit.
- 10. H. Havelock Ellis, *Studies in the Psychology of Sex*, Philadelphia, 1905–1928 (trad. fr. de A. Van Gennep: *Etudes de psychologie sexuelle*, Paris, 1964–1965).
- 11. M. Foucault face, desigur, aluzie la texte precum cel al lui J.-L. Alibert, *Nouveaux Eléments de thérapeutique*, II, Paris. 1827, p. 147, sau la cel al lui L. Bourgeois, *Les Passions dans leurs rapports avec la santé et les maladies*, II, Paris, 1861, p. 131.
  - 12. Pasaje neidentificate.
- 13. De exemplu, J.B. de Bourge, Les Mémento du père de famille et de l'éducateur de l'enfance, ou les Conseils intimes sur les dangers de la masturbation. Mirecourt. 1860.
- 14. Lucrarea a fost efectiv publicată sub titlul *Le Livre sans titre*, Paris, 1830.
- 15. În prefața la lucrarea lui C.G. Salzmann citată mai sus, Über die heimlichen Sünden der Jugend (pe care ediția franceză nu a reprodus-o), putem citi: "Germania s-a trezit din somnul său, germanilor li s-a atras atenția asupra unui rău care distrugea rădăcinile omenirii. Mii de tineri germani, care erau pândiți de riscul de a-și sfârși viața pierdută în spitale, au fost salvați și își consacră astăzi forțele recuperate binelui umanității și mai ales umanității germane. Mii de copii au putut fi apărați de sarpele veninos înainte de a fi mușcați de acesta".
- 16. A se vedea Précis hystorique, physiologique et moral des principaux objets en cire preparés et colorés d'après nature, qui composent le museum de J. F. Bertrand-Rival, Paris, 1801. Despre vizitele la muzeul Dupuytren, cf. J-L-Doussin-Dubreil, Nouveau Manual sur les dangers de l'onanisme, et Conseils relatifs au traitement des maladics qui en résultent. Ouvrage nécéssaire aux pères de famille et aux instituteurs, Paris, 1839, p. 85 Există urme ale unui alt muzeu la stîrșitul secolului în P. Bonnetain, Charlote s'amuse, Bruxelles, 1883<sup>2</sup>, p. 268.
- 17. L'histoire de la répression sexuelle de Jos Van Ussel se inspiră esentialmente din H. Marcuse, Eros and Civilisation. A philosophical inquiry into Freud, Boston 1955 (trad. fr.: Eros et Civilisation, Paris, 1971); One-Dimensional Man. Studies in the ideology of advanced industrial society. Boston, 1964 (trad. fr.: L'homme unidimensionnel. Paris, 1970).

- 18. J.-B.-T. Serrurier, "Pollution", in *Dictionnaire des sciences médicales*, Paris, XLIV, 1820, p. 114. Cf. "Masturbation", *ibid.*, XXXI, 1819, pp. 100-135.
- 19. E.-R.-A. Serres, *Anatomie comparéc du cerveau*, II, Paris, 1826, pp. 601-613 ("De l'action du cervelet sur les organes genitaux").
- 20. L. Deslandes, De l'onanisme et des autres abus vénériens considérés dans leurs rapports avec la santé, Paris, 1835, p. 159, face referire la teza lui J.-L.-N. Payen, Essai sur l'encéphalite ou inflammation du cerveau, considérée spécialement dans l'enfance, Paris, 1826, p. 25.
- 21. G. Dupuytren, "Atrophie des branches antérieures de la moelle épinière; paralysie générale du mouvement, mois non de la sensibilité; traitement; considérations pratiques. Hémiplegie guérie par une forte commotion éléctrique". *La Lancette française*, 114, 14 septembrie 1833, pp. 339-340.
- 22. A. Boyer, Leçons sur les maladies des os, rédigées en un traité complet de ces maladies), I, XI [1802-1803], p. 344.
- 23. L.-J. Sanson, "Amaurose", în Dictionnaire de médecine et de chirurgie pratiques. II, Paris, 1829, pp. 85-119.
- 24. A. Scarpa, Traité pratique de maladies des yeux, ou Expériences et Observations sur les maladies qui affectent ces organes, II, trad. fr. Paris, 1802, pp. 242-243 (ed. orig.: Saggio di osservazione e di esperienze sulle principali malattie degli occhi, Padova, 1801).
- 25. P. Blaud, "Mémoire sur les concretions fibrineuses polypiformes dans les cavités du coeur", Revue médicale française et étrangère. Journal de clinique, IV, 1833, pp. 175-188, 331-352.
- 26. A. Portal, Observations sur la nature et sur le traitement du rachitisme, Paris, 1797, p. 224.
- 27. Lisle, "Des pertes séminales et leur influence sur la production de la folie", *Annales médico-psychologiques*, 1851, III, p. 333 și urm.
- 28. Despre literatura citată, vezi L. Deslandes, *De l'onanisme..., op. cit.*, pp. 152-153, 159, 162-163, 189, 198, 220, 221, 223, 243-244, 254-255.
- 29. Putem adăuga scrisorilor din *Onania* și celor publicate de Tissot, culegerea lui J.-L. Doussin-Dubreuil, *Lettres sur les dangers de l'onanisme*, et Conseils relatifs au traitement des maladies qui en résultent. Ouvrage utile aux pères de famille et aux instituteurs, Paris, 1806; Id., *Nouveau Manuel sur les dangers de l'onanisme...*, op. cit., (ediție revăzută, corectată și adăugită de J. Morin).
- 30. M. Foucault foloseste ediția a III-a: Rozier, Des habitudes secrètes ou des maladies produites par l'onanisme chez les femmes,

- Paris, 1830, pp. 81-82 (Cele două ediții precedente au titluri diferite, dar conținutul este același: Lettres médicales et morales, Paris, 1822; Des habitudes secrètes ou de l'onanisme chez les femmes. Lettres médicales, anecdotiques et morales à une jeune malade et à une mère, dédiées aux mères de famille et aux maîtresses de pensions, Paris, 1825).
- 31. Rozier, *Des habitudes secrètes...*, *op. cit.*, p. 82: "Nu am crescut și nici nu m-am îngrășat. Sunt slabă și stearpă. Dimineața mai ales, mi se pare că ies din pământ. Nu rețin nici o sevă din alimente. Simt uneori întepături în stomac, între umeri și încep să respir cu dificultate. De trei luni, am o agitație continuă a membrelor pe măsură ce sângele se pune în mișcare. Cel mai mic urcuș, cea mai scurtă plimbare mă obosesc. Tremur toată, mai ales dimineața".
- 32. Cf. H. Fournier & Bégin, "Masturbation", în *Dictionnaire des sciences médicales*, XXXI, Paris, 1819, p. 108.
  - 33. Cf. M. Foucault, Naissance de la clinique, op., cit., pp. 125-176.
- 34. Vezi observațiile sale în *Confessions* și *Émile* (J.-J. Rousseau, *Oeuvres complètes*, editate sub conducerea lui B. Ganebin și M. Raymond, Paris, I, 1959, pp. 66-67; IV, 1969, p. 663).
- 35. Rozier, *Des habitudes secrètes..., op. cit.*, pp. 192-193: "Profesorul Moreau de la Sarthe relatează că a avut ocazia să observe două fetite de şapte ani, pe care dintr-o neglijență vinovată părinții le lăsaseră să se îndeletnicească cu o excitare a cărei frecvență și exces au determinat până la urmă stări de epuizare și maladive".
- 36. *Ibid.*, p. 193: "În sfârșit, am văzut eu însumi la ospiciul de copii de pe strada Sèvres din Paris, în anul 1812, un copil de șapte ani care era atins de această înclinație în cel mai înalt grad. El era lipsit de aproape orice facultate intelectuală".
- 37. Observația lui Sabatier este relatată *ibid.*, p. 192: "Ceea ce am văzut mai groaznic și mai frecvent în urma acestui viciu sunt nodozitățile șirei spinării. Opinia mea a fost totdeauna privită ca lipsită de fundament, în așteptarea unui număr mare de tineri bolnavi; dar eram informat de mărturisiri recente că mai mulți dintre ei se făcuseră vinovați de acest viciu înainte de a împlini șase ani".
- 38. L.-A.-Ph. Cerise, Le Médecin des salles d'asile, ou Manuel d'hygiène et d'éducation physique de l'enfance, destiné aux médecins et aux directeurs de ces établissements et pouvant servir aux mères de famille, Paris, 1836, p. 72.
- 39. J.B. de Bourge, Le Mémento du père de famille..., op. cit., pp. 5-14.
- 40. [F.] Simon [de Metz], *Traité d'hygiène appliquée à la jeunesse*, Paris, 1827, p. 153.

- 41. Ch. Malo, Le Tissot moderne, ou Réflexions morales et nouvelles sur l'onanisme, suivies des moyens de le prévenir chez les deux sexes, Paris, 1815, pp. 11-12.
- 42. S-ar putea să fie vorba de E. Jozan, *D'une cause fréquente et peu connue d'épuisement prématuré*, Paris, 1858, p. 22: "Copiii aflați în mâinile doicilor nu se află la adăpost de pericole".
- 43. L. Deslandes, De l'onanisme..., op. cit., p. 516. Același autor dezvoltă această problemă în Manuel d'hygiène publique et privée, ou Précis élémentaire des connaissances relatives à la conservation de la santé et au perfectionnement physique et moral des hommes, Paris, 1827, pp. 499-503, 513-519.
- 44. Faptul respectiv, a cărui autenticitate este garantată de J. Andrieux, editor al publicației Annales d'obstétrique, des maladies des femmes et des enfants (1842-1844) și al lucrării Enseignement élémentaire universel, ou Encyclopédie de la jeunesse, Paris, 1844, este semnalat de L. Deslandes, De l'onanisme..., op. cit., pp. 516-517.
  - 45. Ch. Malo, Le Tissot moderne..., op. cit., p. 11.
- 46. Scrisoarea este citată de M. Foucault, după Rozier, *Des habitudes secrètes..., op. cit.*, pp. 194-195.
  - 47. Nu am putut identifica sursa.
  - 48. L. Deslandes, De l'onanisme..., op. cit., pp. 369-372.
- 49. Cursul lui Michel Foucault avea loc într-o sală în care se afla un portret al lui Henri Bergson care fusese el însuși profesor la Collège de France.
  - 50. Cf. L. Deslandes, De l'onanisme... op. cit., p. 533.
  - 51. Nu am putut identifica sursa.
  - 52. Rozier, Des habitudes secrètes..., op. cit., pp. 229-230.
  - 53. Ibid., p. 230.
  - 54. L. Deslandes, De l'onanisme..., op. cit., pp. 375-376.
- 55. S. La'Mert, La Préservation personnelle. Traité médical sur les maladies des organes de la génération résultant des habitudes cachées, des excès de jeunesse ou de la contagion; avec des observations pratiques sur l'impuissance prématurée, Paris, 1847, pp. 50-51: "Dorința autorului este ca lucrarea sa să devină familiară tuturor celor ce conduc școlile și colegiile, clerului, părinților și supraveghetorilor, în sfârșit, tuturor celor cărora le este încredințată educația tineretului. Cartea le va fi utilă ajutându-i să descopere obiceiurile ascunse ale celor cu supravegherea cărora sunt însărcinați și încurajându-i să ia măsuri înțelepte pentru a le preveni sau opri urmările. Sunt puțini oameni printre cei care s-au consacrat în exclusivitate tratamentului bolilor sexuale care să nu fie profund convinși de generalizarea viciului

masturbaţiei. Medicii obișnuiți se mai îndoiese? Îi neagă existența? Dintre toți, ei sunt cei mai puțin capabili să-si facă o idee asupra acestei teme și ultimii cărora li s-ar încredința secretul unui astfel de obicei. Medicul de familie poate ști foarte bine secretele familiei, el poate ști înclinațiile ereditare ale unei întregi familii, dar este cu totul alteeva să cunoști secretele individuale sau să primești mărturisirea ce nu ar fi făcută nici tatălui, nici mamei, nici fratelui sau surorii. Medicul obișnuit al familiei, care nu este niciodată consultat în astfel de cazuri, și pe bună dreptate, este la fel de neștiutor în legătură cu extinderea acestor obiceiuri pernicioase, ca și în ceea ce privește modul de tratare al lor". Această lucrare, ilustrată cu planșe anatomice, este tradusă după a XXII-a ediție engleză (ed. orig. Self Preservation. A popular inquiry into the [...] causes of obscure disorders of the generative system, Manchester, 1841).

- 56. Cf. M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., pp. 145-147.
- 57. G. Jalade-Laffont, Considérations sur la confection des corsets et des ceintures propres à s'opposer à la pernicieuse habitude de l'onanisme, Paris. 1819. Textul a fost încorporat în Considérations sur les hernies abdominales, sur les bandages herniaires rénixigrades et sur de nouveaux moyens de s'opposer à l'onanisme, I, Paris, 1821, pp. 441-454. Aici anunță medicul-inventator descoperirea unui corset pentru a apăra persoanele de sex feminin de pericolele onanismului (pp. X-XI).
- 58. L. Deslandes, De l'onanisme... op. cit., p. 546, care îl citează pe A.J. Wender, Essai sur les pollutions nocturnes produites par la masturbation, chez les hommes, et exposition d'un moyen simple et sûr de les guérir radicalement (1811).
- 59. Metodele adoptate de Cl.-F. Lallemand sunt menționate de L. Deslandes, *op. cit.*, p. 543, care folosește probabil o cercetare privind maladiile genito-urinare, pe care nu am putut s-o consultăm.
- 60. După L. Deslandes, *op. cit.*, pp. 543-545, J. de Madrid-Davila. în *Dissertation sur les pollutions involontaires*, Paris, 1831, propune și introducerea unei sonde în uretră.
- 61. Este vorba de Dominique-Jean Larrey: vezi Mémoires de chirurgie militaire, 1-IV, Paris, 1812-1817; Recueuil de mémoires de chirurgie, Paris, 1821; Clinique chirurgicale, Paris, 1829-1836. Noi nu am identificat însă sursa.
  - 62. Cf. L. Deslandes, De l'onanisme..., op. cit., pp. 429-430.
- 63. Intervenția făcută de Antoine Dubois este relatată de L. Deslandes, *ibid.*, p. 422, care trimite la A. Richerand, *Nosographie chirurgicale*, IV, Paris, 1808<sup>2</sup>, pp. 326-328.

- 64. L. Deslandes, *op. cit.*, p. 425. Despre intervenția lui E.A.G. Graefe, vezi "Guérison d'une idiote par l'extirpation du clitoris", *Nouvelle Bibliothèque médicale*, IX, 1825, pp. 256-259.
  - 65. L. Deslandes, op. cit., pp. 430-431.
- 66. P. Garnier, Onanisme, seul et à deux, sous toutes ses formes et leurs conséquences, Paris, 1883, pp. 354-355.
- 67. L.-R. Caradeuc de la Chalotois, Essais sur l'éducation nationale, ou Plan d'études pour la jeunesse, Paris, 1763.
- 68. A. Pinloche, La Réforme de l'éducation en Allemagne au dix-huitième siècle. Basedow et le Philantropinisme, Paris, 1889. Cf. M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., p. 41.

## Cursul din 12 martie 1975

De ce este acceptabilă pentru familia burgheză teoria psihanalitică a incestului (pericolul vine din dorința copilului). — Normalizarea proletariatului urban și repartiția optimală a familiei muncitorești (pericolul vine din partea tatălui și a fraților). — Două teorii asupra incestului. — Antecedentele anormalului: angrenaj psihiatrico-judiciar și angrenaj psihiatrico-familial. — Problematica sexualității și analiza iregularităților sale. — Teoria geamănă a instinctului și a sexualității ca sarcină epistemologico-politică a psihiatriei. — La originile psihopatologiei sexuale (Heinrich Kaan). — Etiologia nebuniei pornind de la istoria instinctului și a imaginației sexuale. — Cazul soldatului Bertrand.

Aş vrea să revin asupra unor lucruri pe care nu am avut timp să le dezvolt ultima dată. Am impresia că sexualitatea copilului și a adolescentului se pune ca problemă în cursul secolului al XVIII-lea. Problema sexualității este pusă inițial sub forma sa nerelațională, adică sub forma autoerotismului și a masturbației: masturbația care este urmărită, masturbația care este scoasă în evidență ca pericol major. Începând cu acest moment, trupul, gesturile, atitudinile, expresia și trăsăturile feței, patul, lenjeria, petele, toate acestea sunt puse sub supraveghere. Părinților li se cere să pornească la vânătoare după mirosuri, urme, semne. Cred că avem aici instaurarea, instalarea uneia dintre noile forme ale raporturilor dintre părinți și copii: începe un fel de mare luptă corp la corp între părinți și copii, care nu este caracteristică, în opinia mea, familiei în general, ci unei anumite forme de familie în epoca modernă.

Este sigur că avem de-a face cu transpunerea, în cadrul familial, a elementului carnal creștin. Transpunere în sensul strict al cuvântului, de vreme ce avem o deplasare ca loc și spațiu a confesionalului: problema carnalului s-a mutat în pat. O transpunere, dar și o transformare, dar mai ales o reducere, pentru că toată acea complexitate strict creștină a direcției de constiință pe care am încercat s-o evoc pe scurt, și care punea în joc o întreagă serie de noțiuni ca incitațiile, mângâierile, dorințele, acceptările, delectarea, voluptatea, este acum redusă la o singură problemă, la problema foarte simplă a gestului, a mâinii, a raportului dintre mână și trup, la întrebarea simplă: "Se masturbează sau nu?" Dar, în timp ce asistăm la reducerea carnalului creștin la această problemă extraordinar de simplă și aproape scheletică, suntem puși în fața unei triple transformări. Pe de o parte, o transformare somatică: problema carnalului tinde să devină din ce în ce mai mult o problemă a trupului, a corpului fizic, a corpului bolnav. În al doilea rând, infantilizarea, în sensul că problema carnalului – care era, la urma urmei, problema oricărui credincios, chiar dacă era centrată, cu oarecare insistență, pe adolescență – este acum organizată esențialmente în jurul sexualității sau autoerotismului infantil si adolescentin. În sfârșit, în al treilea rând, "medicalizarea", pentru că de acum încolo această problemă se referă la o formă de control și de raționalizare, făcându-se apel la cunoașterea și puterea medicală. Întregul discurs ambiguu și prolific al păcatului se reduce la numirea și diagnosticarea unui pericol fizic si la toate precautiile materiale necesare pentru a-l combate.

Încercam să vă demonstrez data trecută că această vânătoare a masturbației nu este după părerea mea rezultatul constituirii familiei restrânse, celulare, substanțiale, conjugale. Departe de a fi rezultatul formării faliei de tip nou, am impresia că hăituirea masturbației a fost, dimpotrivă, instrumentul acesteia. De-a lungul acestei vânători, pe parcursul și prin această cruciadă s-a constituit, încetul cu încetul, familia restrânsă și substanțială. Cruciada, cu toate consemnele practice pe care le presupunea, a constituit un mijloc de a strânge

raporturile familiale și de a închide, ca o unitate substanțială, solidă și saturată din punct de vedere afectiv, unghiul drept format de relația părinți-copii. Unul dintre mijloacele de coagulare a familiei conjugale a fost responsabilitatea acordată părinților față de trupul copiilor lor, și aceasta prin intermediul unui autoerotism infantil care a devenit exagerat de periculos în și prin discursul medical.

Pe scurt, as vrea să resping succesiunea schematică a evoluțiilor: mai întâi, constituirea, dintr-o seric de ratiuni economice, a familiei conjugale; apoi, în interiorul acestei familii conjugale, interzicerea sexualității; iar, pornind de la această interzicere, revenirea patologică a sexualității, nevrozei, și, în consecință, problematizarea sexualității copilului. Așa arată schema admisă de obicei. Eu cred că ar trebui, mai degrabă, să vedem evoluția ca o întreagă serie de elemente legate circular între ele și în rândul cărora se numără punerea în evidență a corpului copilului, valorificarea economică și esectivă a vicții sale, instaurarea fricii în jurul acestui trup și a fricii în jurul sexualității, în măsura în care aceasta este deținătoarea pericolelor cu care este confruntat trupul copilului și pe care le înfruntă copilul însuși. Mai mult încă: culpa-bilizarea și responsabilizarea simultană a părinților și copiilor în legătură cu trupul infantil, amenajarea unei proximități obligatorii, statutare a părinților și copiilor; organizarea unui spațiu familial restrâns și dens; infiltrarea sexualității în acest spațiu și investigarea lui prin controale sau, în orice caz, printr-o rationalitate medicală. Cred că în cadrul acestui proces si pornind de la înlăntuirea circulară a elementelor pe care le-am enumerat se cristalizează până la urmă, familia restrânsă, familia închisă părinți-copii, ce caracterizează cel putin o parte din societatea noastră.

La cele de mai sus aș fi vrut să adaug două remarci.

Prima este următoarea: Dacă admitem schema circulară, dacă admitem că problematizarea sexualității copilului a fost legată la origini de această punere în contact a trupului părinților cu trupul copiilor, de această rabatare a corpului părinților peste corpul copiilor, veți înțelege intensitatea pe care a

putut să o capete, la sfârșitul secolului al XIX-lea, tema incestului, adică dificultatea și în același timp ușurința cu care a fost acceptată. Era greu de acceptat tocmai pentru că, de la sfârșitul secolului al XVIII-lca, s-a afirmat, explicat și definit peste măsură că sexualitatea copilului este în primul rând de natură autoerotică, deci nerclațională și, prin urmare, inconfundabilă cu un raport sexual între indivizi. Pe de altă parte, această sexualitate nerelațională și axată integral asupra trupului însuși al copilului nu putea fi suprapusă unei sexualități de tip adult. A relua sexualitatea copilului și a o reînscrie într-un raport incestuos cu adultul, a restabili contactul sau continuitatea sexualității copilului și a sexualității adultului prin prisma incestului, sau a dorintei incestuoase copii-părinți, reprezenta evident o dificultate considerabilă. Era greu deci de admis că părinții sunt atinși, invadați de dorința incestuoasă a copiilor lor, de vreme ce, de o sută de ani, li se spunea că sexualitatea copiilor lor este în întregime localizată, blocată, încătușată în interiorul autoerotismului. Pe de altă parte însă, se poate spune că toată cruciada împotriva masturbatiei, în cadrul căreia se va înscrie această nouă teamă de incest, a făcut relativ ușor acceptabilă din partea părinților ideea că propriii lor copii îi doresc, și îi doresc într-un mod incestuos.

Această uşurință, alături sau intersectându-se cu dificultatea respectivă, poate fi explicată și analizată destul de simplu. Ce li se spusese părinților prin anii 1750-1760, deci din a doua jumătate a secolului al XVIII-lea? Proiectați-vă trupul peste cel al copiilor voștri; priviți-vă copiii; apropiați-vă de ei; intrați eventual în patul copiilor voștri, strecurați-vă între cearșafuri; observați, spionați, surprindeți toate semnele de dorință ale copiilor voștri; apropiați-vă în vârful picioarelor de patul lor, smulgeți cearșafurile, priviți ce fac, interveniți cu propria mână spre a-i împiedica. Și iată că, după ce vreme de o sută de ani li s-au spus toate acestea, mesa jul se schimbă: Acea dorință redutabilă pe care o descoperiți, în sensul material al termenului, vă este adresată. Ceea ce este mai de

temut în această dorință, este tocmai faptul că vă privește direct.

De aici, un anumit număr de efecte, trei după părerea mea, care sunt esențiale. În primul rând, observați că din acest punct se inversează oarecum, dinspre părinți spre copii, relația de indiscreție incestuoasă care fusese construită vreme de mai bine de un secol. Timp de peste un veac, li se ceruse părinților să se apropie de copiii lor; li se dictase o conduită de indiscreție incestuoasă. Și iată că la capătul acestui larg interval, ei sunt disculpați tocmai de vina pe care, în ultimă instanță, o puteau resimți când descopereau corpul plin de dorințe al copiilor. Acum li se spune: Nu vă faceți griji, nu voi sunteți incestuoși. Incestul nu pleacă de la voi spre ei, de la indiscreția, de la curiozitatea voastră pentru corpul lor dezgolit, ci, dimpotrivă, incestul vine dinspre ei către voi, de vreme ce ei încep, încă din primele clipe, să vă dorească. Așadar, chiar în momentul în care raportul incestuos copii–părinți este saturat din punct de vedere etiologic, părinții sunt disculpați din punct de vedere moral de indiscreția, demersul, abordarea incestuoasă la care fuseseră constrânși timp de peste un secol. Iată deci primul beneficiu moral, care face acceptabilă teoria psihanalitică a incestului.

În al doilea rând, observați că, în fond, părinților li se oferă o garanție suplimentară, de vreme ce li se spune nu numai că trupul sexual al copiilor le aparține de drept, că trebuie să vegheze asupra acestuia, să-l controleze, să-l surprindă, dar că le aparține la un nivel chiar mai profund, pentru că dorința copiilor le este adresată în modul cel mai direct. Astfel că ei sunt nu doar un fel de stăpâni materiali ai corpului copilului, ci devin și posesori ai dorinței acestuia prin faptul că dorința le este adresată. Poate că această nouă garanție acordată părinților corespunde noului val de deposedare a familiei de trupul copilului, la sfârșitul secolului al XIX-lea, când extinderea școlarizării și a procedeelor de dresare disciplinară l-a separat și mai mult pe copil de mediul familial în interiorul căruia era circumscris. Toate acestea merită examinate mai îndeaproape. A avut loc o adevărată reabordare a sexualității

infantile în momentul în care s-a afirmat că dorința acestuia este orientată tocmai către părinți. Astfel, controlul asupra masturbării a slăbit, fără ca părinții să fie deposedați de sexualitatea copiilor, de vreme ce dorința acestora oricum îi viza.

În sfârșit, un al treilea motiv pentru care teoria incestului a putut, în pofida dificultăților, să fie până la urmă acceptată, este acela că, plasând o infracțiune atât de gravă în chiar centrul raporturilor părinți-copii, identificând incestul - crima absolută - drept punctul de origine al tuturor micilor anomalii, se sublinia caracterul urgent al unei intervenții exterioare, a unui gen de element mediator, menit să analizeze, să controleze și, în același timp, să corecteze. Pe scurt, se consolida posibilitatea unei intervenții autoritare a tehnologiei medicale asupra fasciculului relațiilor intrafamiliale; mai mult, familia era astfel legată de puterea medicală. În linii mari, în teoria incestului care apare la sfârșitul secolului al XIX-lea, este vorba de un fel de formidabil cadou făcut părinților, care, din acest moment, se știu obiectul unei dorințe nestăpânite și care, în același timp, descoperă, chiar prin această teorie, că pot fi ei înșiși subiecții unei cunoașteri raționale privind raporturile cu copiii lor. Nu vor afla ce dorește copilul, mergând pur și simplu, ca un servitor neîncrezător și smulgând noaptea cearsafurile din camera lui; pot afla ce dorește datorită unei cunoașteri autentificate din punct de vedere științific, de vreme ce este o cunoaștere medicală. Sunt, prin urmare, subiectul cunoașterii și, în același timp, obiectul unei dorințe nebune. Înțelegem, în aceste condiții, de ce - prin psihanaliză, de la începutul secolului XX – părinții au putut deveni (și chiar cu tragere de inimă!) agenții plini de zel, febrili și încântați ai unui nou val de normalizare medicală a familiei. Cred, așadar, că funcționarea temei incestului trebuie reașezată în practica seculară a cruciadei împotriva masturbării. În ultimă instanță, este unul dintre episoadele acesteia sau, în orice caz, o răsturnare de situatie.

O a doua remarcă: tot ce v-am spus mai devreme nu este, desigur, valabil pentru societate în general sau pentru orice tip

de familie. Cruciada împotriva masturbării (cred că v-am spus acest lucru la începutul prelegerii de data trecută) se adresează aproape exclusiv familiei burgheze. Or, la vremea în care cruciada anti-masturbație se afla în toi, alături, dar fără directă legătură cu aceasta, se năștea o cu totul altă campanic, care se adresa familiei populare, sau, mai exact, familiei proletare urbane pe cale de constituire. Această a doua cruciadă, decalată puțin în timp (prima începe cam în jurul anului 1760, cea de-a doua se situează la cumpăna dintre veacuri, la începutul secolului al XIX-lea, și se dezvoltă către anii 1820-1840) și care este îndreptată spre familia proletară urbană, are cu totul alte teme. Iat-o pe prima dintre ele. Nu mai avem preceptul "Aplicați propriul vostru corp direct peste corpul copilului " - adresat părinților burghezi. Nu mai avem, bineînțeles, comanda: "Eliminați-i pe toți acești intermediari din casă și familie, care încurcă, perturbează, tulbură relațiile voastre cu copiii". Tema celcilalte campanii este foarte simplă: "Căsătoriți-vă, nu faceți copii înainte, pentru a-i abandona după aceea". Este o campanie împotriva unirii libere, împotriva concubinajului, împotriva fluidității extra sau parafamiliale.

Nu vreau să reiau analiza acestui aspect, care ar fi dificilă și lungă, ci să lansez numai câteva ipoteze, admise în prezent și în linii mari de majoritatea istoricilor. Până în secolul al XVIII-lea, la țară și în rândul populației urbane, chiar sărace, regula căsătoriei era respectată destul de strict. Numărul de legături libere și chiar numărul copiilor nelegitimi este uimitor de redus. Cărui fapt i se datorează acest lucru? Fără îndoială controlului ecleziastic, dar și unui control social și, poate, până la un punct, și controlului judiciar. Motivul cel mai plauzibil și fundamental este legătura mariajului de un întreg sistem al schimbului de bunuri, chiar în cadrul mediilor relativ sărace. Şi, în orice caz, căsătoria era legată de menținerea sau transformarea statutului social, precum și de presiunea formelor de viață comunitară din sate, parohii etc. Pe scurt, căsătoria nu era numai sancționarea religioasă ori juridică a

unui raport sexual. Până la urmă, întregul personaj social, cu toate legăturile sale, era angajat în acest act.

Este evident că – pe măsură ce se constituie și se dezvoltă proletariatul urban, la începutul secolului al XIX-lea – toatc aceste rațiuni de a fi ale căsătoriei, toate aceste legături și presiuni care constituiau soliditatea și necesitatea căsătoriei, toti acești piloni ai mariajului devin inutili. Se dezvoltă un gen de sexualitate extra-matrimonială, care este poate mai puțin consecința revoltei explicite față de obligativitatea căsătoriei, cât constatarea faptului că mariajul, cu sistemul său de obligații și cu toate suporturile sale instituționale și materiale nu-și mai află rostul, de vreme ce avem de-a face cu o populație flotantă, care așteaptă sau își caută un loc de muncă, o slujbă precară și tranzitorie într-un loc de trecere. Asistăm, prin urmare, la dezvoltarea legăturilor libere în mediile muncitorești (și aici avem un anumit număr de semnale; în orice caz, în anii 1820-1840, apar multe proteste privind acest subiect).

Evident că, în anumite condiții și în anumite momente, burghezia a găsit unele avanta je în caracterul fragil, episodic, tranzitoriu al căsătoriilor proletare, de exemplu mobilitatea populației muncitorești, mobilitatea forței de muncă. Dar a venit și momentul când stabilitatea clasei muncitoare s-a dovedit foarte repede necesară din motive economice, dar și din nevoia de compartimentare și control, pentru a stăpâni fluctuațiile, agitația etc. De aici a apărut, indiferent de justificările explicite sau implicite, o întreagă campanie în favoarea căsătoriei, care s-a dezvoltat puternic în anii 1820-1840; o campanie dusă pur și simplu prin mijloace de propagandă (editarea de cărți etc.), prin presiuni economice, prin înființarea de societăți de ajutorare (care nu acordau sprijin decât persoanelor căsătorite legitim), prin sisteme precum Casele de economii, prin politica de repartiție a locuințelor etc. Dar această temă a căsătoriei, această campanie în favoarea consolidării matrimoniale a fost însoțită, și până la un anumit punct corectată, de o altă campanie, care suna cam așa: Fiți foarte atenți în acest spațiu familial solid, pe care trebuie să-l

constituiți și în interiorul căruia trebuie să vă păstrați stabilitatea, fiți foarte atenți în acest spațiu social. Nu vă amestecați, repartizați-vă între voi, lărgiți-vă aria; cât mai putine contacte între voi: relatiile familiale trebuie să-si păstreze, în spațiul astfel definit, specificitatea, să mențină diferențele între indivizi, între vârste și sexe. Deci, o campanie împotriva camerelor comune, împotriva împărțirii aceluiași pat de către părinți și copii, sau între copiii "de sexe diferite". Cel mai nimerit ar fi, în ultimă instanță, ca fiecare să-și aibă patul său. Pentru orașele muncitorești, ale căror proiecte se nasc acum, idealul este faimoasa căsută cu trei camere: o cameră comună, una pentru părinți și una pentru copii; sau chiar o cameră pentru părinți, una pentru băieți și una pentru fete<sup>1</sup>. Deci fără legături corporale, fără contacte, fără amestecuri. Nu mai avem de-a face câtuși de puțin cu lupta împotriva masturbației, care avea drept deviză: "Apropiați-vă de copii, intrați în contact cu ei, observați-le trupul îndeaproape"; tema noii campanii este cu totul contrarie: "Repartizați trupurile la distanțe cât mai mari". Vă dați seama că în această nouă campanie apare o altă problematizare a incestului. Nu mai este acel incest care ar veni dinspre copii, pericol formulat de psihanaliză. Apare primejdia incestului frate—soră și a incestului tată-fiică. Esențial este să se evite promiscuitatea ce ar putea duce la incest între ascendent și descendent, între cel mai mare și mezin.

Cele două campanii, cele două mecanisme, cele două temeri cu privire la incest care se definesc în secolul al XIX-lea, sunt perfect diferite. Bineînțeles că prima campanie menită să ducă la constituirea familiei burgheze coagulate, cu legături afective intense, în jurul sexualității copilului și cea de-a doua campanie, în favoarea repartizării și consolidării familiei muncitorești, vor ajunge până la urmă, nu chiar la un punct de convergență, dar la o anume formă care este oarecum interschimbabilă sau comună. Avem un fel de model familial pe care l-am putea numi inter-clase. Este acel mic nucleu părinți—copii ale cărui elemente sunt diferențiate, dar extrem de solidare și care sunt legate și în același timp amenințate de

incest. Dar sub această formă comună, care nu este decât învelișul, un fel de cochilie abstractă, cred că se află de fapt două procese diferite. Pe de o parte, procesul despre care vă vorbeam data trecută: un proces de apropiere-coagulare, care permite, în vasta rețea a familiei cu un anume statut și posesoare a unor bunuri, definirea unei celule intense, regrupate în jurul trupului copilului periculos de sexualizat. Iar pe de altă parte, avem un proces contrar. Care nu mai este procesul de apropiere-coagulare, ci de stabilizare-repartiție a raporturilor sexuale: stabilirea unei distanțe optime în jurul sexualității adulte, considerată primejdioasă în primul caz, sexualitatea copilului reprezintă pericolul și impune coagularea familiei; în celălalt, sexualitatea adultă este cea periculoasă și presupune, dimpotrivă. o repartizare optimă a familiei.

Două procese de formare, două moduri de organizare a familiei celulare în jurul pericolului sexualității, două maniere a obtine sexualizarea riscantă, dar în același timp indispensabilă a spațiului familial, două feluri de a marca punctul de ancorare a unei intervenții autoritare sau mai bine zis a unei intervenții autoritare care nu este aceeași în ambele cazuri. Ce formă de intervenție din afară, ce tip de raționalitate externá – o rationalitate care să penetreze familia, să arbitreze, să controleze și să corecteze raporturile sale interne - impune sexualizarea periculoasă, riscantă a familiei, pomind de la sexualitatea copilului? Aici este nevoie, fără îndoială, de intervenția medicinei. Intervenția și raționalitatea medicală trebuie să răspundă problemelor puse de riscurile sexualității infantile, cu care se confruntă părinții. Atât în cazul sexualității – sau, mai bine spus, al sexualizării – familiei pe baza apetitului incestuos și periculos al părinților sau a celor mai mari, cât și în cazul sexualizării în jurul posibilului incest venind de sus, de la cei mai în vârstă, se cere o intervenție din afară, din partea unei puteri externe, se impune un arbitraj, de fapt o hotărâre. Dar, de această dată, nu de tip medical, ci de tip judiciar. Judecătorul sau jandarmul, ori toți acei substituți ai lor care, de la începutul secolului XX, au devenit

așa-zisele instanțe de control social. asistenții sociali – toate aceste persoane trebuie să intervină pentru a preveni pericolul de incest ce vine din partea părinților sau fraților mai mari. Există așadar multe analogii formale, dar în realitate este vorba de procese complet diferite în profunzime: pe de o parte, apelul necesar la medicină, de cealaltă, apelul necesar la tribunal, la judecător, la poliție etc.

Nu trebuie să uităm, în orice caz, simultaneitatea celor

două mecanisme sau a celor două corpuri instituționale, care apar la sfârșitul secolului al XIX-lea. Pe de o parte, avem psihanaliza, care apare ca o tehnică de gestiune a incestului infantil și a tuturor efectelor perturbatoare ale acestuia în spațiul familial. Pe de alta, și simultan cu psihanaliza –, dar, după părerea mea, începând cu cel de-al doilea proces despre care tocmai vă vorbeam -, avem instituțiile de parcelare a familiilor din mediul popular, care nu mai au drept functie esentială gestiunea dorintelor incestuoase ale copilului, ci aceea de a-i "apăra pe copiii aslați în pericol", după cum se spunea, adică de a-i proteja față de dorința incestuoasă a tatălui și mamei, sustrăgându-i din mediul familial. În primul caz, psihanaliza va reinsera dorința în familie (știți cine a demonstrat acest lucru mai bine decât mine2), iar în cel de-al doilea avem operațiunea, la fel de reală, care constă în extragerea copilului din familie de teama incestului adult: Nu trebuie însă uitat că acest lucru are loc într-un mod simetric și absolut simultan. Am putea eventual merge mai departe în ccea ce privește cele două forme de incest, cele două ansambluri institutionale care răspund acestor două forme de incest. Am putca spune că există două teorii, radical diferite, asupra incestului. Una prezintă incestul ca pe o fatalitate a dorinței legată de formarea copilului, acea teorie care le spune în surdină părinților: "Fiți siguri că, atunci când se masturbează, copiii voștri se gândesc la voi". Există, de asemenea, si teoria sociologică, independentă de psihanaliză, a incestului, care sustine că interzicerea incestului este o necesitate socială. o condiție a schimburilor de bunuri și care le spune în surdină părinților: "Feriți-vă să vă atingeți copiii. Nu câștigați nimic, ba chiar pierdeți, de fapt, foarte mult" - aceasta în condițiile în care luăm în considerație doar structura de schimburi care definește și organizează ansamblul corpului social. Am putea continua să ne amuzăm, repetând la infinit jocul acestor două forme, cea a instituționalizării incestului și a procedeelor ce duc la evitarea lui, si cea a teoretizării incestului. În orice caz, un aspect asupra căruia aș vrea să insist este caracterul până la urmă abstract și academic al oricărei teorii generale a incestului și în special al acelui gen de tentativă etnopsihanalitică potrivit căreia interdicția incestului adult trebuie pusă pe seama dorinței incestuoase a copiilor. Ceea ce vreau să vă demonstrez este caracterul abstract al oricărei teorii care spune: În fond, deoarece copiii își doresc cu prea mare intensitate părinții, trebuie să le interzicem părinților să-și atingă odraslele. Două tipuri de constituire a celulei familiale, două tipuri de definire a incestului, două caracterizări ale temerilor în fața incestului, două grupuri de instituții create de aceste temeri: nu voi merge până acolo încât să susțin că au existat două sexualități, una burgheză și alta populară, dar voi spune că au existat două moduri de sexualizare a familiei sau două moduri de pătrundere a sexualității în familie, două spații familiale ale sexualității și ale interdicției sexuale<sup>3</sup>. Iar această dualitate nu poate fi depășită valabil de nici o teorie.

Iată deci prin ce voiam să-mi prelungesc cursul de data trecută. Iar acum, aș vrea să mă întorc înapoi și să încerc să pun cap la cap aceste câteva aprecieri despre sexualitate cu ceea ce vă spuneam în legătură cu instinctul și cu personajul monstrului; asta pentru că am convingerea că personajul anormalului – care va avea un statut deplin și va cunoaște amploare la sfârșitul secolului al XIX-lea – avea în realitate două sau trei antecedente. Genealogia sa îi cuprinde pe monstrul judiciar, despre care v-am vorbit, micul masturbator. cu care am făcut cunoștință încă din primele ședințe și. în sfârșit, al treilea, despre care, din păcate, nu vă voi putea vorbi (dar, veți vedea, că aceasta nu are prea mare importanță). este indisciplinatul. În orice caz, acum aș vrea să încerc să vă arăt

cum s-a combinat problematica monstrului și a instinctului, cu problematica masturbatorului și a sexualității infantile.

Voi încerca să vă arăt modul de formare a unui angrenaj psihiatrico-judiciar, pornind de la monstru sau de la problema criminalului lipsit de motivație. În acest angrenaj și pornind de la el, au apărut trei lucruri, după părerea mea, importante. Pe de o parte, definirea unui câmp comun al criminalității și al nebuniei. Un câmp confuz, complex, reversibil, din moment ce se adeverea că, în spatele fiecărei crime s-ar putea foarte bine afla ceva de genul unui comportament (inând de nebunie, dar şi invers, în orice caz de nebunie s-ar putea foarte bine afla un risc de crimă. În al doilea rând, şi plecând de aici, a apărut necesitatea, la început nu foarte clar definită, a unei instituții, dar măcar a unei instanțe medico-judiciare, reprezentată de personajul psihiatrului, care începe deja să fie criminalistul; psihiatrul, care, în principiu, este singurul deținător al posibilității de-a face deosebirea dintre crimă și nebunie, dar, în același timp, singurul care poate judeca pericolul ce se ascunde în interiorul fiecărui tip de nebunie. În sfârșit, în al treilea rând, și-a făcut apariția, ca un concept privilegiat al acestui câmp de obiective parcurs astfel de puterea psihiatrică, noțiunea de instinct ca pulsație irezistibilă, ca un comportament normal integrat sau anormal deplasat pe axa voluntarului si a involuntarului: acesta este principiul lui Baillarger<sup>4</sup>.

Dar dacă urmărim cealaltă filieră pe care am încercat să o reconstituim mai apoi, celălalt traseu genealogic, ce descoperim? Plecând de la păcatul cămii, asistăm în secolul al XVIII-lea la formarea unui angrenaj, care nu este psihiatrico-judiciar, ci psihiatrico-familial și care are loc nu pomind de la marele monstru, ci de la acel personaj foarte cotidian al adolescentului masturbator, transformat, pentru nevoile cauzei, într-un monstru fabulos sau, în orice caz, periculos. Ce mai apare însă în acest sistem de organizare și pe baza acestui angrenaj? Pe de o parte, așa cum vă spuneam data trecută, descoperim că sexualitatea aparține în esență domeniului bolii, sau, mai exact, masturbația ține de etiologia generală a

maladiei. În aria etiologiei, în domeniul cauzelor maladiei, sexualitatea, cel putin sub forma sa masturbatorie, apare ca element constant și. în același timp, frecvent: constant, în măsura în care îl găsim peste tot, dar și aleatoriu, în măsura în care masturbația poate provoca orice boală. În al doilea rând, acest angrenaj duce și la apariția necesității unei instanțe medicale de recurs, de interventie si de rationalizare internă a spațiului familial. Și, în sfârșit, acest domeniu comun maladiei și masturbației, raportat la puterea-știință medicală, este traversat de un element care este pe cale de conceptualizare în epocă: noțiunea de "înclinație" sau de "instinct" sexual; instinctul sexual care, prin însăși fragilitatea sa, este menit să scape normei heterosexuale si exogamice. Deci, pe de o parte, avem un fel de însurubare a psihiatriei în puterea judiciară. Din această însurubare, psihiatria se alege cu problematica impulsului irezistibil și cu apariția sferei mecanismelor instinctive ca domeniu privilegiat de obiective. Iar din înșurubarea simetrică în puterea familială (și care a avut loc urmând o cu totul altă filieră genealogică), psihiatria se alege cu o altă problematică: cea a sexualității și analizei iregularitătilor acesteia.

De aici decurg, după opinia mea, două consecințe. Prima constă, bineînțeles, într-un formidabil câștig extensiv în domeniul posibilității de ingerință a psihiatriei. Anul trecut am încercat să arăt cum a devenit nebunia – limitată la domeniul său tradițional și specific de intervenție, alienarea mentală, demența, delirul -, deci cum s-a transformat aceasta, chiar în interiorul ospiciilor, într-un guvern pentru nebuni, instalând o anumită tehnologie a puterii<sup>5</sup>. Iată că acum psihiatria se află implicată într-un cu totul alt domeniu, care nu mai este cel al guvernării asupra nebunilor, ci domeniul controlului familiei și al intervenției necesare în sfera penală. Formidabilă extindere: pe de o parte, psihiatria trebuia să-și asume un întreg câmp de infracțiuni și de încălcări ale legii; iar pe de alta, pornind de la tehnologia sa în materie de guvernare asupra nebunilor, ea trebuie să-și asume neregularitățile din interiorul familiei. De la mica suveranitate a familiei până la

forma generală și solemnă a legii, psihiatria apare acum, trebuie să apară și trebuie să funcționeze ca o tehnologie a individului, care va fi indispensabilă funcționării principalelor mecanisme ale puterii. Psihiatria va fi unul dintre operatorii interni pe care o vom regăsi, independentă sau în combinații, în dispozitive ale puterii complet diferite, cum sunt familia și sistemul judiciar, în raportul părinți—copii, chiar în raportul stat—individ, în gestionarea conflictelor intra-familiale, ca și în controlul sau analiza infracțiunilor în fața legii. O tehnologie generală a indivizilor pe care o vom regăsi, până la urmă, peste tot unde există putere: în familie, în școală, în ateliere, la tribunal, în închisori etc.

Deci, o formidabilă extindere a câmpului de intervenție a psihiatriei. Dar, în același timp, psihiatria se va găsi în fața unei sarcini cu totul noi pentru ea. Nu va putea exercita, evident, nu va putea exercita cu adevărat această funcție generală, această omniprezență sau această polivalență, decât cu condiția de a fi capabilă să organizeze un câmp unitar al instinctului și sexualității. De acum, dacă psihiatria vrea efectiv să parcurgă tot acest domeniu, ale cărui limite am încercat să le definesc, dacă chiar vrea să functioneze în angrenajul psihiatrico-judiciar, ea va trebui să demonstreze jocul încrucișat al instinctului și sexualității, în ultimă instanță, jocul instinctului sexual ca element constitutiv al tuturor maladiilor mentale și, la modul mai general, al tuturor dereglărilor de comportament, fie că e vorba de marile infracțiuni care încalcă cele mai importante legi, fie că e vorba de măruntele neregularități care tulbură mica (celulă) familială. În concluzie, nu este nevoie doar de constituirea unui discurs, ci și de formularea unor metode de analiză, a unor concepte și teorii care să permită deplasarea, în cadrul psihiatriei și fără a ieși din hotarele ei, de la autoerotismul infantil până la asasinat, de la incestul discret și frivol până la marea devorare pe care o practică antropofagii monstruosi. Iată sarcina psihiatriei, începând cu anii 1840-1850 (pentru că acum îmi voi relua șirul ideilor de unde îl lăsasem cu Baillarger). În toată această perioadă de

sfârșit al secolului al XIX-lea, problema care se pune este constituirea unui cuplaj instinct-sexualitate, dorință-nebunie, plăcere-crimă, cuplaj care să funcționeze astfel încât, pe de o parte, marii monștri apăruți la limita aparatului judiciar să poată fi reduși, mărunțiți, analizați, transformați în persoane cotidiene și prezentați sub trăsături îmblânzite în cadrul raporturilor familiale, iar, pe de altă parte, micii masturbatori oploșiți în cuibul familial să poată deveni, prin geneză, hiperbolizare, dezarticulări succesive, mari criminali demenți care violează, înjunghie și devorează. Cum are loc această reunificare? Cu alte cuvinte, cum ia naștere teoria geamănă a instinctului și a sexualității ca sarcină epistemologico-politică a psihiatriei, începând cu anii 1840-1850? Despre aceasta vreau să vă vorbesc în cele ce urmează.

Această reunificare va avea loc mai întâi printr-o apropiere, apropierea masturbației de celelalte devieri sexuale. Vă aduceți aminte că data trecută vă spuneam că masturbația a putut deveni marea preocupare a celulei familiale, tocmai pentru că a fost despărțită de toate celelalte comportamente sexuale descalificate sau condamnate. Am încercat să vă demonstrez cum masturbatia era definită mereu ca fiind ceva foarte particular, foarte singular. Atât de singular, încât era considerată ca provenind dintr-un instinct sau dintr-un mecanism care nu avea nici o legătură cu sexualitatea nor-mală, relațională și heterosexuală (teoreticienii de la sfârșitul secolului al XVIII-lea insistau asupra faptului că masturbația infantilă are cu totul alte mecanisme decât sexualitatea adultă). Pe de altă parte, această sexualitate era pusă, prin efectele sale, nu pe seama imoralității în general și nici măcar pe seama deviației sexuale: efectele sale se desfășurau în câmpul patologiei somatice. Era o sancțiune corporală, o sancțiune fiziologică, la limita anatomopatologică: toate acestea făceau din masturbație un motiv primordial al maladiei. După cum vă spuneam, în actul masturbației exista cât mai puțină sexualitate cu putință, așa cum era definită, analizată, urmărită în secolul al XVIII-lea. Și putem spune fără putință de tăgadă că aceasta era cheia cruciadei. Părinții sunt îndemnați: "Ocupați-vă

de masturbația copiilor voștri; puteți fi siguri că nu le veți afecta sexualitatea".

Începând din momentul în care psihiatria secolului al XIX-lea a primit sarcina de a acoperi acest vast domeniu care se întinde de la nereguli familiale până la infracțiune în fața legii, ea nu va mai trebui să izoleze masturbația, ci să stabilească o comunicare între toate neregulile intra- sau extrafamiliale. Psihiatria trebuie să stabilească, să deseneze arborele genealogic al tuturor tulburărilor sexuale. Acum găsim, ca prime realizări ale acestei sarcini, marile tratate de psiho-patologie sexuală ale secolului al XIX-lea, dintre cel dintâi apărut este, după cum știți, *Psychopathia sexualis* a lui Heinrich Kaan, publicată la Leipzig în 1844 (din câte cunosc, este prima lucrare de psihiatrie care nu vorbește decât despre psihopatologia sexuală: este, însă, ultimul care vorbește despre sexualitate în latină și, din păcate, nu a fost niciodată tradus; vreau să vă spun că este un text care m-a interesat enorm, în măsura în care m-am putut descurca cu latina mea). Ce aflăm din acest tratat? În Psychopathia sexualis a lui Kaan găsim mai întâi tema care înscrie foarte clar cartea în teoria sexualității din vremea respectivă. Și anume că sexualitatea umană se inserează, prin mecanismele și formele sale generale, în istoria generală a sexualității pe care o putem regăsi chiar și la plante. Este afirmat instinctul sexual - nisus sexualis, care, spune textul, este manifestarea, nu atât psihică, cât pur și simplu dinamică, manifestarea dinamică a funcționării organelor sexuale. După cum există un sentiment, o senzație, o dinamică a foamei, care corespunde aparatelor nutriției, există un instinct sexual, care corespunde functionării organelor sexuale. Este o naturalizare foarte marcată a sexualității umane, constituind. în același timp, principiul său de generalizare.

Pentru acest instinct, pentru acest *nisus sexualis* descris de Kaan, copulația (adică actul sexual relațional heterosexual) este și naturală, și normală. Dar – spune H. Kaan – ea nu este suficientă pentru a determina în întregime sau, mai bine zis, pentru a canaliza integral, forța și dinamismul acestui instinct.

Instinctul sexual debordează, își depășește în mod natural finalitatea sa naturală. Cu alte cuvinte, față de copulație, el este excesiv la modul normal și marginal în parte.6 Astfel, continuă H. Kaan, această depășire a forței instinctului sexual fată de finalitatea copulatorie, se manifestă, este dovedită pe cale empirică, în esență prin sexualitatea copiilor și în principal prin sexualitatea manifestată în jocurile celor mici. În timpul acestor jocuri, se poate observa - cu toate că dezvoltarea organelor sexuale ale copiilor se află abia la început, iar nisus sexualis nu și-a atins nici pe departe forța - că jocurile sunt, totuși, polarizate foarte clar din punct de vedere sexual. Jocurile fetelor și jocurile băieților nu sunt aceleași, ceea ce dovedește că întregul comportament al copiilor, până și la joacă, are la bază, este susținut de un *nisus*, de un instinct sexual, care își are deja specificul său, cu toate că aparatul organic pe care trebuie să-l însuflețească și pe care trebuie să-l străbată, pentru a-l conduce până la copulație, este încă departe de a fi pregătit. Existența acestui nisus se face simțită și într-un cu totul alt domeniu, care nu mai ține de jocuri, ci este cel al curiozității. Astfel, spune H. Kaan, copiii de șapte sau opt ani manifestă de ja o foarte mare curiozitate nu numai pentru propriile organe sexuale, dar și pentru cele ale partenerilor de același sex sau de sex opus. În orice caz, în însăși funcționarea spiritului, în această dorință de cunoaștere care-i stăpânește pe copii și care favorizează, de altfel, educația, avem de-a face cu prezența, cu activitatea instinctului sexual. Prin vivacitatea sa, prin extraordinarul său dinamism, instinctul sexual trece cu mult dincolo de simpla copulație; începe cu mult înainte și o depășește.<sup>7</sup>

Bineînțeles că, prin natura sa, instinctul sexual este finalizat, focalizat spre copulație. Dar, întrucât această copulație nu este decât stadiul ultim, să spunem, din punct de vedere cronologic, trebuie să înțelegem natura sa atât de fragilă: instinctul sexual este mult prea viu, mult prea precoce, mult prea amplu, traversează întregul organism și întregul comportament al indivizilor pentru a putea sălășlui, pentru a se putea realiza numai prin copulația adultă și heterosexuală. Şi din

acest motiv - explică H. Kaan - el este expus unei întregi serii de anomalii, este mereu predispus să devieze de la normă. Ansamblul acestor aberații naturale și, în același timp, anormale, va constitui domeniul acoperit de psychopatia sexualis, iar Heinrich Kaan stabileste dinastia diferitelor aberații sexuale carc, în opinia lui, constituie un domeniu unitar. 9 Si Kaan le cnumeră: onania (onanismul); pederastia ca formă de atracție pentru copiii impuberi; apoi, amorul lesbian care, după el, este atracția indivizilor, bărbați sau femei, pentru cei de același sex; violarea cadavrelor; bestialitatea; și mai există o categorie generică considerată ca a șasea aberație. <sup>10</sup> În general, în toate tratatele de psihopatologie sexuală, exista totdeauna un mic amănunt... dacă nu mă înșel, Krafft-Ebing era de părere că una dintre cele mai grave aberații sexuale era cea manifestată de bărbații care, înarmați cu o foarfecă, tăiau pe stradă coditele fetelor. Asta zic și eu obsesie!11 Cu câțiva ani înainte, Heinrich Kaan considera că există o aberație sexuală, foarte importantă și care îi dădea multă bătaie de cap, și care consta în a face amor cu statuile. În orice caz, în cartea lui găsim prima mare dinastie globală a aberațiilor sexuale. În domeniul general al psihopatiei sexuale, onanismul – care, după cum vedeți, figurează ca una dintre aberații, nefiind deci decât unul din elemente în acest clasament general - joacă un rol cu totul particular, are un loc privilegiat. Dar de unde vin celclalte perversiuni, exceptând onanismul? Cum se face că există astfel de deviații față de actul natural? Ei bine, factorul de deviere îl constituie imaginația, ceea ce Kaan numeste phantasia, imaginația morbidă. Ea este cea care dă naștere prematur dorinței sau, mai degrabă, animată de dorințe premature, va căuta să se satisfacă prin mijloace anexe, derivate, înlocuitoare. Cum spune Kaan în text, phantasia, imaginația, pregăteste, deschide calca tuturor aberațiilor sexuale. Anormalii sexuali se recrutează, prin urmare, din rândul copiilor sau al celor care, pe vremea când erau copii, au făcut uz, prin onanism și masturbație, de o imaginație polarizată din punct de vedere sexual.<sup>12</sup>

Părerea mea este că în analiza lui Heinrich Kaan, care poate părea, până la un anumit punct, cam rudimentară, există totuși un număr de aspecte importante din punctul de vedere al istoriei problematizării psihiatrice a sexualității. În primul rând, el remarcă faptul că anormalitatea instinctului este un fenomen natural. În al doilea rând, acel decalaj între naturalul și normalitatea instinctului, sau legătura intrinsecă și confuză între caracterul natural și anomalia instinctului, apar în mod privilegiat și determinant în timpul copilăriei. A treia temă importantă: există o legătură privilegiată între instinctul sexual și phantasia, adică imaginație. În timp ce, în aceeași epocă, instinctul era evocat, în fond, spre a servi drept suport unor actiuni obisnuite, irezistibile, automate, fără a fi însoțite de gânduri sau reprezentări, instinctul sexual descris de Kaan are strânsă legătură cu imaginația. Imaginația este cea care îi deschide spațiul în care își va putea dezvolta natura anormală. În imaginație se vor manifesta efectele desprinderii naturalului de normalitate și aceeași imaginație va servi de acum drept intermediar, drept releu tuturor efectelor cauzale și patologice ale instinctului sexual 13

În linii mari, am putea spune următoarele. În aceeași epocă, psihiatria era pe cale să descopere instinctul, dar (vă aduceți aminte ce vă spuneam în urmă cu trei ședințe) acest instinct se află, de fapt, în poziție alternativă față de delir. Acolo unde nu putem descoperi delirul, trebuie să ne referim la mecanismele mute si automate ale instinctului. Iată însă că Heinrich Kaan descoperă, prin intermediul instinctului sexual, un instinct care, bineînțeles, nu ține câtuși de puțin de delir, și care totuși poartă în el un anume raport intens, privilegiat și constant cu imaginația. Această acțiune reciprocă a instinctului asupra imaginației și a imaginației asupra instinctului, cuplarea si sistemul lor de interferențe vor permite de acum stabilirea unui semn de continuitate de la mecanismul instinctului până la desfășurarea semnificativă a delirului. Cu alte cuvinte, inserția, prin intermediul instinctului, a imaginației în economia instinctuală va avea o importanță capitală pentru fecunditatea analizei notiunilor psihiatrice.

În sfârșit, insist atât asupra lucrării lui Kaan pentru că am găsit aici o teză pe care o consider fundamentală. Și anume aceea că, pornind de la acest mecanism al instinctului și imaginației, instinctul sexual se va dovedi punctul de origine nu numai pentru tulburările somatice. În cartea sa, Heinrich Kaan rămâne încă tributar tuturor vechilor etiologii despre care vă vorbeam data trecută, potrivit cărora, de exemplu, hemiplegia, paralizia generală, o tumoare a creierului pot lua naștere din cauza masturbației excesive. Mai găsim încă aceste opinii în lucrarea sa, dar întâlnim și ceva ce nu figura în cruciada împotriva masturbației: masturbația în sine poate provoca o întreagă serie de tulburări care sunt și sexuale și psihiatrice. Se organizează astfel un întreg câmp unitar al anomaliei sexuale în aria psihiatriei. Această carte a fost scrisă în 1844, deci puteți observa în ce perioadă exactă se situează. Este aproximativ acecași epocă în care Prichard își scria faimosul tratat despre nebuniile morale, care nu pune chiar un punct final, dar care, în orice caz, marchează o oarecare stagnare în dezvoltarea teoriei alienării mentale centrate pe delir; în câmpul psihiatriei pătrunde o întreagă serie de tulburări nedelirante de comportament. 14 Anul 1844 este foarte apropiat de perioada în care Griesinger punea bazele neuropsihiatriei, pornind de la regula generală potrivit căreia principiile explicative si analitice ale maladiilor mentale trebuie să fie aceleași cu cele ale tulburărilor neurologice<sup>15</sup>. În sfârșit, în aceeași perioadă, Baillarger, despre care vă vorbeam, a stabilit primordialitatea axei voluntar-involuntar față de vechiul privilegiu acordat altădată delirului. 16 Perioada 1844-1845 înseamnă, în linii mari, sfârșitul alieniștilor și începutul psihiatriei sau neuropsihiatriei organizată în jurul impulsurilor, instinctelor și automatismelor. Este, în același timp, perioada care marchează sfârsitul basmului referitor la masturbație sau, în orice caz, detașarea unei psihiatrii, a unei analize a sexualității, care se caracterizează prin descoperirea unui instinct sexual ce traversează întregul comportament, de la masturbație până la comportamentul normal. Este epoca în care se constituie, prin Heinrich Kaan, o genealogie psihiatrică a aberațiilor sexuale.

Este momentul când, prin aceeași carte, se definește rolul primordial și etiologic al imaginației sau, mai bine zis, al imaginației cuplate cu instinctul. Și, în sfârșit, este momentul în care fazele infantile ale istoriei instinctelor și imaginației capătă o valoare determinantă în etiologia maladiilor, și îndeosebi a maladiilor mentale. Putem spune că această analiză a lui Heinrich Kaan marchează data de naștere sau, în orice caz, data pătrunderii sexualității și a aberațiilor sexuale în câmpul psihiatriei.

Dar cred că aici nu avem de-a face decât cu o primă etapă: asimilarea masturbației care, până atunci, fusese atât de mult subliniată și atât de marginalizată prin cruciada despre care vă vorbeam data trecută. Asimilare, în sensul că masturbația este legată, pe de o parte, de instinctul sexual în general, de imaginație și, prin aceasta, de întreaga arie a aberațiilor și, până la urmă, a maladiilor. Dar - si aceasta este cea de-a doua sarcină sau, în orice caz, cea de-a doua operațiune realizată de psihiatria de la mijlocul secolului al XIX-lea - trebuie definit acel gen de supliment de putere, care va acorda instinctului sexual un rol deosebit în geneza tulburărilor care nu sunt de natură sexuală: constituirea unei etiologii a nebuniilor sau a maladiilor mentale, pornind de la istoria instinctului sexual și a imaginației legată de acesta. Trebuie deci să ne debarasăm de vechea etiologie de care vă vorbeam ultima dată (etiologia care trecea prin epuizarea corpului, distrugerea sistemului nervos etc.) și să găsim mecanismul propriu instinctului sexual și anomaliilor sale. În legătură cu această valorificare etiologică sau cu acest supliment de cauzalitate, care va fi atribuit într-o manieră din ce în ce mai marcată instinctului sexual. avem mai multe mărturii teoretice, mai multe afirmații, cum ar fi cea a lui Heinrich Kaan, care spunea: "Instinctul sexual comandă întreaga viață psihică și fizică". Aș vrea însă să mă opresc asupra unui caz precis, care demonstrează grăitor cum este decalată mecanica instinctului sexual față de mecanica tuturor celorlalte instincte, pentru a-i atribui acestuia rolul etiologic fundamental.

Este o istorie care se petrece între anii 1847 și 1849, este cazul soldatului Bertrand. <sup>17</sup> Până acum câteva săptămâni, am clasificat acest caz în categoria afacerilor de monomanie, reprezentată prin exemple notorii cum sunt Henriette Cornier, Léger, Papavoine etc. Am impresia chiar (și dacă am făcut-o, vă cer iertare) că am situat acest caz, din punct de vedere cronologic, către anii 1830. <sup>18</sup> Dacă am făcut această croare cronologică, iertați-mă, istoria datând din 1847-1849. În orice caz, cu sau fără eroare cronologică, am impresia că am făcut și o eroare istorică, epistemologică sau cum vreți s-o luați. Pentru că această istorie, cel puțin prin multe dintre cauzele și împrejurările ei, are o cu totul altă configurație decât afacerea Cornier, pe care o analizam acum cinci sau sase săptămâni. Soldatul Bertrand a fost surprins într-o zi, la cimitirul Montparnasse, profanând mormintele. De fapt, din 1847 (a fost descoperit în 1849), comisese o serie de acte macabre în cimitirele din provincie sau în cele din zona pariziană. Atunci când aceste profanări s-au înmulțit și au căpătat un caracter prea ostentativ, s-a organizat o pândă. Într-o seară de mai, cred, a anului 1849, Bertrand a fost surprins de jandarmi și, rănit de aceștia, s-a refugiat la spitalul Val de Grâce (de vreme ce era militar), unde a făcut mărturisiri spontane medicilor. El a recunoscut că, din 1847, era stăpânit, din când în când, la perioade regulate sau neregulate, dar nu în permanență, de dorinta de a umbla prin morminte. Urmându-si acest impuls deschidea sicricle, de unde scotea cadavrele, le spinteca cu baioneta, le scotea intestinele și organele, pe care le răspândea împrejur, le atârna de cruci, de ramurile copăceilor, compunând astfel o imensă și macabră ghirlandă. Povestind toate acestea, Bertrand omitea să precizeze că, printre cadavrele profanate, numărul cadavrelor feminine era cu mult mai mare decât cel al cadavrelor de bărbați (cu excepția a unuia sau doi bărbați, dacă nu mă înșel, toate cadavrele, cam cincisprezece la număr, erau de femei, în special tinere). Incitați, dar și îngrijorați de această deviație, medicii sau judecătorii de instrucție au dispus examinarea rămășițelor omenești. S-a descoperit astfel că resturile purtau urmele unor raporturi

sexuale, toate cadavrele aflându-se într-o fază avansată de descompunere.

Ce se întâmplă în acest moment? Bertrand și primul său medic (un medic militar numit Marchal, care a făcut expertiza pentru tribunalul militar ce urma să-l judece pe Bertrand) prezintă faptele după cum urmează. 19 Ei spun următoarele (Bertrand vorbește la persoana întâi, Marchal cu vocabularul său de alienist): "La început, am simțit dorința să profanez morminte; dorința să distrug acele cadavre, care oricum erau deja în descompunere<sup>20</sup>". După cum se exprimă Marchal în limbajul său, Bertrand este atins de "monomanie distructivă". O monomanie distructivă tipică, de vreme ce era vorba de distrugerea unor cadavre aflate de ja într-o stare de degradare foarte avansată. Sfâșierea în bucăți a unor corpuri deja pe jumătate descompuse este, într-un fel, o manifestare a furiei distructive în stare pură. O dată stabilită această monomanie distructivă, explică Marchal, soldatul Bertrand a fost cuprins de o altă monomanie, care s-a conectat oarecum la prima și al cărei caracter patologic este garantat de aceasta. A doua monomanie este "monomania erotică", care constă în folosirea cadavrelor sau a resturilor de cadavre pentru satisfacerea apetitului sexual.<sup>21</sup> Marchal face o comparație interesantă cu un alt caz, care fusese relevat cu câteva luni sau cu câtiva ani înainte. Era istoria unui debil mintal, internat în spitalul din Troyes, care era folosit ca un fel de servitor si avea acces la morgă. Acolo, își satisfăcea nevoile sexuale cu cadavrele de femei aflate acolo.<sup>22</sup> Dar, spune Marchal, într-un astfel de caz nu este vorba de monomanie erotică, pentru că avem de-a face cu o persoană care are nevoi sexuale. El nu-și poate satisface aceste nevoi cu personalul viu al spitalului, pentru că nimeni nu vrea să-i acorde ajutor și asistență. Nu îi rămân decât cadavrele și, prin urmare, mecanica naturală și oarecum rațională a intereselor îl conduce în mod natural spre violarea de cadavre. În acest sens, debilul mintal respectiv nu poate fi considerat atins de monomanie erotică. În schimb, soldatul Bertrand, care a început să-și manifeste starea patologică printr-o manie de distrugere, introduce prin monomania

distructivă celălalt simptom, care este monomania erotică, în timp ce ar putea foarte bine să-și satisfacă nevoile sexuale pe cale normală. E tânăr, bine făcut, are bani. De ce nu-și găsește, normal, o fată ca să-și satisfacă nevoile? De aceea, Marchal poate atribui – în termenii care sunt exact aceiași ca în analiza lui Esquirol – comportamentul sexual al lui Bertrand monomaniei sau unui gen de înmugurire erotică a monomaniei fundamental distructive.

De fapt, la nivelul tabloului clinic, este absolut sigur că simptomatologia distructivă depășește cu mult din punct de vedere cantitativ simptomatologia erotică. În 1849, într-un ziar care se numea Uniunea medicală, un psihiatru numit Michéa propune o analiză inversă, în care vrea să demonstreze că în centrul stării patologice a lui Bertrand se află "monomania erotică" și că "monomania distructivă" nu este, în fond, decât un derivat al unei monomanii sau, în orice caz, al unei maladii, care tine esențialmente de instinctul numit la acel moment "genezic".<sup>23</sup> Analiza lui Michéa este destul de interesantă. El începe prin a arăta că nu este vorba câtuși de puțin de un caz de delir și stabilește diferența dintre vampirism și cazul soldatului Bertrand. Ce este vampirismul? Vampirismul, spune el, este un delir în care o persoană vie crede, ca într-un coșmar (el spune: "Este o varietate diurnă de coșmar"), că morții sau o anumită categorie a morților ies din morminte spre a-i asalta pe vii. 24 În cazul lui Bertrand se întâmplă tocmai invers. În primul rând, el nu delirează și, de altfel, nu este deloc el însuși personajul vampirului. Nu s-a lăsat purtat în tema delirantă a vampirului, ci este mai degrabă un vampir pe dos. Este un muritor care vine să bântuie morții și, până la un anumit punct, să le sugă chiar sângele: nu avem, prin urmare, nici un semn de credință delirantă. Avem deci o nebunie fără delir. Până aici, suntem de acord. Dar, în această nebunie fără delir, avem două ansambluri simptomatologice: unul distructiv și celălalt erotic. În ciuda importanței minime a erotismului din punct de vedere simptomatologic, crede Michéa, acestuia îi revine rolul cel mai important. Bineînțeles că Michéa nu face - neavând, fără îndoială, armătura conceptuală și analitică necesară – o genealogie a simptomelor plecând de la erotism. Dar el enunță principiul general, cadrul general al unei posibile genealogii. El spune așa: instinctul sexual este, în orice caz, cea mai importantă și ...cea mai imperioasă din nevoile care îi stimulează pe oameni și pe animale 26". Astfel că, în termeni pur cantitativi, în termeni de dinamică sau în termeni de economie a instinctelor, în cazul unei tulburări a instinctelor, trebuie să ne referim oricum la instinctul sexual ca la o cauză posibilă, pentru că, dintre toate instinctele, este cel mai impetuos, cel mai imperios, cel mai întins. Or, spune el, acest instinct sexual își află satisfacția, în orice caz este producător de plăcere, și pe multe alte căi decât actele propriu-zise care asigură perpetuarea speciei. Ceea ce înseamnă că, pentru Michéa, există o neadecvare absolut esențială, absolut naturală a instinctului, o nepotrivire între plăcere și actul fecundației. El vede o dovadă a acestei neadecvări în masturbația copiilor chiar înainte de pubertate, în plăcerea resimțită de femei și când sunt însărcinate și după menopauză, adică în momente când nu mai pot fi fecundate.

Deci, instinctul se desprinde de actul fecundației prin faptul că este producător esențial de plăcere și că această plăcere poate fi localizată sau actualizată printr-o serie nesfârșită de acte. Actul de fecundare sau de reproducere nu este decât una dintre formele prin care plăcerea, care este principiul economiei intrinseci a instinctului sexual, va fi efectiv satisfăcută sau se va produce. Deci, ca producător al unei plăceri fără legătură cu reproducerea, instinctul sexual va putea da naștere unei întregi serii de comportamente care nu sunt subordonate fecundării. Şi Michéa le enumeră: "amorul grecesc", "bestialitatea", "atracția față de un obiect insensibil (din natură)", "atracția față de un cadavru (uman)" (atracția față de distrugere, atracția față de moartea cuiva etc.), toate acestea fiind producătoare de "plăcere". <sup>29</sup> Astfel. prin forța sa, instinctul sexual este cel mai important și, în consecință, dominator în economia generală a instinctelor. Dar, ca principiu producător de plăcere (ca principiu producător de plăcere oriunde, oricând și în orice condiții), el se conectează la toate celelalte, iar

plăcerca resimțită prin satisfacerea unui instinct trebuie pusă pe seama, pe de o parte, a instinctului respectiv, iar pe de alta, a instinctului sexual care este, într-un fel, producătorul universal al plăcerii universale. Prin analiza lui Michéa, cred că asistăm la pătrunderea în psihiatrie a unui obiectiv și a unui concept nou, care nu-și găsise niciodată până acum locul, cu excepția, poate, a cazurilor când se profila uneori (v-am vorbit despre aceasta anul trecut) în câteva analize ale lui Leuret: rolul plăcerii<sup>30</sup>. Plăcerea va deveni acum o temă psihiatrică sau "psihiatrizabilă". Despărțirea instinctului sexual de reproducere este asigurată de mecanismele plăcerii, iar accastă despărțire va permite constituirea unui câmp unitar al aberațiilor. Plăcerea nesubordonată sexualității normale este suportul întregii serii de comportamente instinctive anormale, aberante, susceptibile de a fi tratate de psihiatrie. Se configurează astfel – pentru a înlocui vechea teorie a alienării, care era centrată pe reprezentări, pe interes și pe eroare – o teorie a instinctului și o teorie a aberațiilor acestuia, legate de imaginație și de plăcere.

Data viitoare aș vrea să vă vorbesc despre modul în care psiliiatria – descoperind în fața sa acest nou câmp al instinctului legat de imaginație și de plăcere, această nouă serie instinct-imaginație-plăcere, care constituie pentru ea singura manieră de a parcurge întregul domeniu ce-i este repartizat din punct de vedere politic, sau, în sfârșit, care îi este atribuit prin organizarea mecanismelor puterii – ei bine, psihiatria, care deține instrumentul necesar traversării acestui domeniu, va fi acum obligată să-l cuprindă într-o teorie și într-o armătură conceptuală proprie. În aceasta constă, în opinia mea, teoria degenerescenței. Prin degenerescență, prin persoana degeneratului, psihiatria dispune de formula generală de acoperire a domeniului pe care i l-a încredințat mecanica puterilor.

## NOTE

1. Cf. M. Foucault, "La politique de la santé au XVIII<sup>e</sup> siècle" (1976), în *Les Machines à guérir. Aux origines de l'hôpital moderne, Dossiers et documents*, Paris, 1976, pp. 11-21 (*Dits et Ecrits*, III,

- pp. 13-27), care se încheie astfel: "Reforma spitalelor [își datorează] importanța, în secolul al XVIII-lea, acelui ansamblu de probleme care pun în joc spațiul urban, masa populației cu trăsăturile sale biologice, celula familială densă și corpul indivizilor". Vezi și *Politique de l'habitat (1800-1850)*, Paris, 1977; studiu realizat de J.-M. Alliaume, B. Barret-Kriegel, F. Béguin, D. Rancière, A. Thalamy.

  2. G. Deleuze & F. Guattari, *Capitalisme et Schizophrénie. L'Anti-*
- 2. G. Deleuze & F. Guattari, Capitalisme et Schizophrénie. L'Anti-Œdipe, Paris, 1972.
  - 3. M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., pp. 170-173.
  - 4. Cf. supra, lectia din 12 februarie.
- 5. Vezi cursul deja citat, *Le Pouvoir psychiatrique* (în special, lecțiile din 7 și 14 noiembrie, 5, 12 și 19 decembrie 1973; 9 ianuarie 1974).
- 6. H. Kaan, Psychopathia sexualis, op. cit., pp. 34, 36: "Instinctul, care stăpânește întreaga viață fizică și psihică, își imprimă trăsătura caracteristică asupra tuturor organelor și simptomelor, care încep de la o anumită vârstă (de la pubertate) și, de asemenea, încetează la o anumită vârstă, este cel al pornirii sexuale. Căci aidoma oricărei funcții a organismului uman, care stabilește din răsputeri un contact cu lucrurile din exterior, există o senzație interioară, precum setea, foamea, somnolența, care-l face pe om conștient de starea vitală a oricărui organ, tot astfel și funcția de procreare beneficiază de un instinct aparte, printrosenzație interioară, care-l face pe om conștient de starea organelor genitale și-l stârnește să-si satisfacă acest instinct. [...] În întregul regn animal instinctul sexual duce la împreunare; și împreunarea (fecundația) este calea naturală, prin care viețuitoarele își satisfac instinctul sexual și-și împlinesc povara vieții, conservând specia".
- 7. Ibid., p. 37: "Căci dacă în om pornirea sexuală iese la iveală în timpul pubertății, totuși mai înainte chiar pot fi vădite semne ale acesteia; căci la vârsta copilăriei băieților le plac preocupările bărbaților, iar fetelor, cele ale femeilor. Și fac aceasta conduși de instinctul natural. Instinctul sexual apare, ca o curiozitate chiar, în cercetarea funcțiilor vieții sexuale la copii; sau deseori copiii de opt-nouă ani își cercetează reciproc organele genitale și astfel de curiozități scapă adesea grijii părinților sau a pedagogilor (acest fapt ține de cea mai importantă clipă și curiozitatea neîmplinită reprezintă un moment puternic în etiologia bolii respective)."
- 8. *Ibid.*, pp. 38, 40: "La această vreme năvălește o dorință întunecată, care este dominată de orice înclinație a caracterului, și căreia i se supun toate puterile trupului, dorința de dragoste, afectul și emoția sufletului, o schimbare de care orice om este făcut să aibă parte cel puțin o dată în viață și a cărei forță nu poate fi de nimeni tăgăduită. [...] Instinctul sexual îl îndeamnă pe om la împreunarea pe care natura umană o cere, și nu contrazice nici moralitatea, nici religia".

- 9. *Ibid.*, p. 43: "Strădania sexuală, după cum, întru cantitate, oferă numeroase schimbări, tot astfel și întru calitate se abate de la normă, și sunt tot felul de motive pentru satisfacerea strădaniei sexuale și pentru înlocuirea împreunării."
- 10. *Ibid.*, pp. 43-44 ("Onania sive masturbatio"); p. 44 ("Puerorum amor"); p. 44 ("Amor lesbicus"); p. 45 ("Violatio cadaverum"); p. 45 ("Concubitus cum animalibus"); p. 43 ("Expletio libidinis cum statuis"); "Onanismul sau masturbația"; "Patima pentru copii"; "Amorul lesbian"; "Violarea cadavrclor"; "Împreunarea cu animale"; "Împlinirea poftei sexuale cu statuile".
- 11. Este vorba probabil de A. Voisin, J. Socquet & A. Motet, "État mental de P., poursuivi pour avoir coupé les nattes de plusieurs jeunes filles", *Annales d'hygiène publique et de médecine-légale*, XXIII, 1890, pp. 331-340. Vezi și V. Magnan, "Des exhibitionnistes", *ibid.*, XXIV, 1890, pp. 152-168.
- 12. H. Kaan, *Psychopathia sexualis*, op. cit., pp. 47-48. Raportul între aberație și fantezie este stabilit în scurtul capitol: "Quid est psychopathia sexualis?"
- 13. *Ibid.*, p. 47: "Si astfel în orice deviere pornirea sexuală pregătește, cu ajutorul imaginației, o cale prin care ea să-și afle împlinirea împotriva legilor naturii".
  - 14. Este vorba de Treatise on Insanity de J.C. Prichard.
  - 15. W. Griesinger, Die Pathologie und Therapie..., op. cit., p. 12.
  - 16. Cf. supra, lectia din 12 februarie.
- 17. Principalele surse privind această afacere sunt articolul de ja citat al lui Cl.-F. Michéa "Des déviations maladives de l'appétit vénérien" si cel al lui L. Lunier, "Examen médico-légal d'un cas de monomanie instinctive. Alfaire du sergent Bertrand", Annales médico-psychologiques, 1849. I, pp. 351-379. În Factums ale Bibliotecii Naționale a Franței (8 Fm 3159) se poate găsi, de asemenea, lucrarea Le Violateur des tombeaux. Détails exacts et circonstanciés sur le nommé Bertrand qui s'introduisait pendant la nuit dans le cimetière Montparnasse où il y déterrait les cadavres des jeunes filles et de jeunes femmes, sur lesquels il commettait d'odieuses profanations, [nedatat]. Vezi, de asemenea, de Castelnau, "Exemple remarquable de monomanie destructive et érotique ayant pour objet la prolanation de cadavres humains", La Lancette française, 82, 14 iulie 1849, pp. 327-328; A. Brierre de Boismont, "Remarques médico-légales sur la perversion de l'instinct génésique", Gazette médicale de Paris, 29, 21 iulie 1849, pp. 555-564; F.-J., "Des aberrations de l'appétit génésique", ibid., 30, 28 iulie 1849, pp. 575-578; darea de seamă a lui L. Lunier, în Annales médico-psychologiques, 1850, II, pp. 105-109, 115-119; H. Legrand du Saulle, La folie devant les tribunaux, op. cit., pp. 524-529; A. Tardieu, Etudes médico-légales sur les attentats aux moeurs, Paris, 1878, pp. 114-123.
  - 18. Cf. supra, lectia din 29 ianuarie.

- 19. Despre intervenția în proces a medicului militar Marchal (de Calvi), care prezintă și un document scris de Bertrand, cf. L. Lunier, "Examen médico-légal d'un cas de monomanie instinctive...", art. cit., pp. 357-363.
  - 20. Ibid., p. 356.

21. *Ibid.*. p. 362; "Fapta cu care suntem confruntați este, deci, un exemplu de monomanie distructivă complicată prin monomanie erotică și care a început printr-o monomanie tristă, ceea ce este foarte obișnuit

sau chiar aproape general".

22. Cazul din Troyes la care face aluzie M. Foucault nu a fost dezvăluit de Marchal. Este vorba despre cazul – ulterior din punct de vedere cronologic – unui oarecare A. Siméon, relatată de B.-A. Morel în prima sa scrisoare către Bédor: "Considérations médico-légales sur un imbécile érotique convaincu de profanation de cadavres", *Gazette hebdomadaire de médecine et de chirurgie*, 1857, 8, pp. 123-125 (cazul Siméon); 11, pp. 185-187 (cazul Bertrand); 12, pp. 197-200; 13, pp. 217-218. Cf. J.-G.-F. Baillarger, "Cas remarquable de maladie mentale", *art. cit.* 

23. Cl.-F. Michéa, "Des déviations maladives de l'appétit vénérien", art. cit., p. 339a: "Cred că monomania erotică era fondul acestei nebunii monstruoase; că ea era anterioară monomaniei distructive". Dar B.-A. Morel, *Traité des maladies mentales, op. cit.*, p. 413, sub titlul "Perversion des instincts génésiques", explică afacerea Bertrand ca un efect al

licantropiei.

24. Cl.-F. Michéa, art. cit., pp. 338c-339a: "Vampirismul [...] era o varietate de cosmar, de delir nocturn, prelungit în timpul stării de veghe și caracterizat prin credința că morții îngropați mai mult sau mai

putin recent ies din morminte pentru a suge sângele celor vii".

- 25. *Ibid.*, p. 338c: "În legătură cu acest fapt atât de curios și extraordinar, vă rog să-mi permiteți să vă comunic câteva reflecții care mi-au fost sugerate de lectura atentă a pieselor procesului, reflecții deosebite cărora le voi adăuga unele considerații generale de psihologie maladivă strict legate de primele, constituind completarea logică, corolarul natural al acestora".
  - 26. Ibid., p. 339a.
- 27. M. Foucault rezumă acest pasaj din Cl.-F. Michéa (*loc. cit.*): "Prin reabilitarea femeii, creștinismul a operat o imensă revoluție a moravurilor. A făcut din dragostea fizică un mijloc și nu un scop; i-a atribuit drept finalitate exclusivă perpetuarea speciei. Orice act amoros împlinit în afara acestei finalități a devenit în lumina perceptelor creștine un atentat care, din domeniul moralei, trecea adesea în cel al dreptului civil și penal pentru a primi uneori o pedeapsă atroce și capitală. [...] Unii filosofi moderni, între alții [Julien de] La Mettrie [Œuvres philosophiques, Paris, 1774, II, p. 209; III, p. 223] credeau același lucru. [...] Dacă organele sexuale ar fi fost, potrivit înțelepciunii divine spun fiziologiștii școlii lui La Mettrie menite în exclusivitate perpetuării

speciei, senzația de plăcere, născută din folosirea acestor organe, nu ar trebui să se producă atunci când omul nu se află încă sau nu se mai află în condițiile destinate reproducerii".

- 28. Cl.-F. Michéa, loc. cit.
- 29. Vezi analiza celor patru genuri, *ibid.*, p. 339a-c. 30. Analizele lui F. Leuret sunt schitate în *Fragments psychologiques sur la folie*, Paris, 1834, și dezvoltate în *extenso* în *Du traitement* moral de la folie, Paris, 1840, pp. 418-462. Vezi și sfârșitul cursului citat deja, La Société punitive (19 decembrie 1972), și celălalt curs citat, Le Pouvoir psychiatrique (19 decembrie 1973).

## Cursul din 19 martie 1975

O figură amestecată: monstrul, masturbatorul și neadaptabilul la sistemul normativ al educației. — Cazul Charles Jouy și o familie conectată la noul sistem de control și de putcre. — Copilăria ca o condiție istorică a generalizării științei și puterii psihiatrice. — Psihiatrizarea copilăriei și constituirea unei științe a comportamentelor normale și anormale. — Marile construcții teoretice ale psihiatriei din cea de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea. — Psihiatrie și rasism: psihiatrie și protecție socială.

As vrea să închei problema pe care am tratat-o în acest an, adică apariția personajului anormal și a domeniului anomaliilor ca obiect privilegiat al psihiatriei. Am început prin a vă promite că voi face genealogia anormalului pornind de la trei personaje: marele monstru, micul masturbator și copilul neascultător. Din genealogia mea lipsește cel de-al treilea termen și vă cer scuze. Veți vedea cum se constituic profilul acestuia urmărind expunerea de ſață. Să lăsăm genealogia deocamdată cu puncte de suspensie, nu am avut timp s-o închei.

Aş vrea să vă prezint astăzi, în legătură cu un caz precis, figura mixtă și amestecată a monstrului, a micului masturbator și, în același timp, a indisciplinatului sau, în orice caz, a inadaptabilului la sistemul normativ de educație. Este un caz datând din 1867 și care este, după cum veți vedea, de o extremă banalitate, dar cu ajutorul cărcia putem, dacă nu chiar să marcăm data de naștere a anormalului ca individ-subiect al psihiatriei, cel puțin să determinăm aproximativ perioada și modalitatea în care personajul anormalului a fost psihiatrizat. Este pur și simplu cazul unui lucrător agricol din regiunea Nancy care, în septembrie 1867, a fost denunțat primarului

satului de părintii unei fetite pe care tăranul ar fi violat-o pe jumătate, parțial ori, dacă vreți, mai mult sau mai puțin. Omul a fost pus sub acuzație. A fost supus unui prim examen medical din partea unui doctor local, apoi a fost trimis la Maréville, unde se afla și cred că se află și acum marele azil din regiunea Nancy. Acolo a fost supus timp de mai multe săptămâni unui examen psihiatric complet, realizat de doi experți, dintre care cel puțin unul era cunoscut și se numea Bonnet<sup>1</sup>. Ce relevă dosarul acestui personaj? Are aproape Bonnet. Ce relevă dosarul acestui personaj? Are aproape patruzeci de ani în momentul comiterii faptelor. Este copilul natural al părinților săi, mama i-a murit pe când era foarte tânăr. Omul a trăit undeva la marginea satului, a făcut puțină scoală, era cam bețiv, solitar, prost plătit pentru munca pe care o presta. Pe scurt, era, într-un fel, nebunul satului. Şi vă rog să mă credeți că nu din vina mea personajul se chema Jouy.\* Mărturia fetiței relevă că prima dată Charles Jouy a convins-o să-l masturbeze pe câmp. De fapt, fetița Sophic Adam şi Charles Jouy nu erau singuri. Alături de ei se mai afla o fetiță care privea doar și care a refuzat să fucă același lucru aturci care privea doar și care a refuzat să facă același lucru atunci când prictena ei i-a cerut-o. După întâmplare, ele i-au povestit întâmplarea unui alt tăran, care trecea prin preajmă, întorcându-se de la lucru; fetitele s-au lăudat că au făcut cu Jouy, după cum ziceau ele, "maton", adică, în limbaj popular, lapte bătut<sup>2</sup>. Tăranul nu a dat prea mare importanță faptului, dar, după câtăva vreme, a observat la o sărbătoare populară că Jouy o atrage pe aceeași fetiță (dacă nu cumva Sophie Adam îl ducea pe Charles Jouy) în sanțul drumului ce ducea spre Nancy. Acolo se petrece un anumit fapt: poate un semi-viol. În orice caz, Jouy îi dă cinstit fetiței patru bănuți, iar aceasta aleargă la bâlci să-și cumpere migdale prăjite. Bineînțeles că nu le spune nimic părinților – după cum avea să relateze ulterior – de teamă să nu primească o pereche de palme. Abia după câteva zile, mama bănuiește ce s-a întâmplat, când ia la spălat lenjeria fetiței.

<sup>\*</sup> În franceză, unul din sensurile verbului "jouir" este "trăirea intensă a plăcerii", cu sens de satisfacție sexuală. Autorul mizează pe acest joc de cuvinte (n. tr.).

Faptul că psihiatria legală și-a asumat un astfel de caz, că s-a dus să caute într-un capăt de țară un acuzat de atentat la bunele moravuri (și era să spun un inculpat foarte banal de un atentat foarte cotidian la moravuri foarte obișnuite), că s-a ocupat deci de acest personaj, că l-a supus unei prime expertize psihiatrice, apoi unui al doilea examen foarte aprofundat, foarte meticulos, că l-a internat în azil, că a cerut și a obținut fără dificultăți de la judecătorul de instrucție neînceperea urmăririi penale și că a obținut totuși până la urmă "închiderea" definitivă (dacă este să dăm crezare textului) a acestui personaj, toate acestea denotă nu numai o schimbare în privința temelor de care se ocupă psihiatria, cât, de fapt, un nou mod de funcționare. Ce înseamnă acest nou mod de funcționare psihiatric pe care îl vedem operând într-o astfel de afacere?

As vrea să vă reamintesc cazul model, princeps, de la care am plecat în urmă cu câteva luni. Este vorba de afacerea Henriette Cornier<sup>3</sup>. Vă aduceți aminte că Henriette Cornier era servitoarea care a decapitat, practic fără un cuvânt, fără nici o explicație, fără un minim aparat discursiv, o fetiță. Henriette Cornier era un întreg peisaj. Era și ea țărancă, bineînțeles, dar era o tărancă venită la oraș. O tânără pierdută, în mai multe sensuri ale cuvântului, de vreme ce bântuise de colo-colo; fusese abandonată de soț sau amant; avusese mai mulți copii pe care îi părăsise la rândul ei; fusese mai mult sau mai putin o prostituată. O fată pierdută, dar un personaj mut care, fără nici o explicație, comite un gest monstruos; un gest monstruos care erupe în mediul urban unde trăiește făptașa, gest care trece prin fața ochilor spectatorilor ca un meteor fantastic, negru, enigmatic și despre care nimeni nu poate spune nimic. Nimeni nu ar fi comentat nimic, dacă psihiatrii, dintr-o serie de rațiuni teoretice și politice, despre care v-am vorbit la timpul cuvenit, nu s-ar fi interesat îndeaproape de acest caz.

Afacerea Charles Jouy este destul de apropiată ca gen, dar peisajul în sine este foarte diferit. Charles Jouy este, într-un sens, un personaj foarte apropiat de "nebunul satului": e "prostănacul", e "mutul". Nu are familie, e copil natural și e

la fel de lipsit de rădăcini precum Henriette Cornier. Se tot perindă dintr-un loc în altul: "Ce ai făcut de la vârsta de pai-sprezcce ani? – Am fost când la unul, când la altul", răspunde el. Este dat afară din școală: "Erau mulţumiți de dumneata [...] la scoală?" – "N-au vrut să mă țină." Era exclus de la jocurile comune: "Te jucai uneori cu ceilalți băieți?" Răspuns: "Nu mă primeau la joacă". Este exclus și de la jocurile sexuale. Psihiatrul îl întreabă, cu o oarccare doză de bun-simt, în legătură cu faptul că se lăsa masturbat de fetițe, de ce nu ın ıegatura cu taptul că se lăsa masturbat de fetițe, de ce nu se adresa mai degrabă unor femei tinere. Iar Charles Jouy răspunde că acestea râdeau (le el. Nu i se permite nici măcar să treacă pragul caselor: "Când te întorceai [de la lucru; M.F.] ce făceai?" – "Rămâneam la grajd." Bineînțeles că este un personaj marginal, dar, în satul în care trăiește, el nu este "străinul", nici vorbă de așa ceva. El este profund circumscris în configurația socială în care există și se deplasează: el funcționează aici. Funcționează dintr-un punct de vedere economic foarte precis, de vreme ce este, în sensul cel mai strict, ultimul dintre lucrători; adică face cele de pe urmă treburi refuzate de dintre lucrători; adică face cele de pe urmă treburi, resuzate de toți ceilalți și este plătit cu prețul cel mai scăzut: "Cât câștigi?" Răspuns: "O sută de franci, hrană și o cămașă". Pe când plata unui lucrător agricol din regiune era în acea vreme de 400 de franci. El este un emigrant local, dar funcționează, locuiește în acea marginalitate socială constituită din cei prost plătiți<sup>4</sup>.

Astfel că, în ciuda caracterului său flotant, instabil, el are o funcție economică și socială foarte precisă, acolo unde se află. Chiar jocurile sexuale la care se dedă și care constituie obiectul cazului în speță mi se par la fel de bine localizate ca și rolul său economic. Pentru că, atunci când una dintre fetițe îl masturbează – sub privirile celeilalte – pe prostul satului la marginea pădurii sau la marginea drumului, ele se laudă fără rețineri în fața unui adult; povestesc râzând că au făcut lapte bătut, iar adultul răspunde simplu: "Vai, sunteți «două măgărițe»!5" Şi totul se rezumă la atât. Faptele se înscriu în mod manifest într-un peisaj și în niște practici foarte familiare. Fetița acceptă, mai mult sau mai puțin; ea primește, după cât se pare cu totul natural, cei câțiva bănuți și aleargă la târg

să-și cumpere migdale prăjite. Se ferește să le spună părinților, însă numai ca să nu se aleagă cu o pereche de palme. De altfel, în cursul interogatoriului, Jouy va povesti: ce a făcut? Nu a făcut-o decât de două ori cu Sophie Adam, dar o văzuse Nu a facut-o decat de doua ori cu Sophie Adam, dar o vazuse adesea pe fetiță făcând același lucru cu alți băieți. Pe de altă parte, întregul sat era la curent. Într-o zi, Sophie Adam a fost surprinsă masturbându-l pe un băiat de treisprezece-paisprezece ani la marginea drumului, în timp ce o altă fetiță, așezată lângă ei, făcea același lucru cu un alt băiat. Se pare că până și psihiatrii recunosc că acest obicei făcea parte dintr-un întreg peisaj până atunci familiar și tolerat, de vreme ce Bonnet și Bulard notează în raportul lor: "El a acționat [...] așa cum vedem adesea că fac între ai copiii de sex diferit: na referim vedem adesea că fac între ei copiii de sex diferit; ne referim [adaugă ei din prudență; M.F.] la acei copii prost crescuți, cărora supravegherea și bunele principii nu le temperează [suficient; M.F.] înclinațiile nesănătoase<sup>6</sup>." Aici avem de-a face cu o sexualitate infantilă din mediul rural, o sexualitate în aer liber, o sexualitate de la marginea drumului, de la marginea pădurii, pe care medicina legală se grăbește să o psihiatrizeze. Şi o face cu o grabă în care trebuie să recunoaștem o problemă, dacă ne gândim că, numai cu câțiva ani în urmă, erau analizate din punct de vedere psihiatric fapte enigmatice şi monstruoase ca asasinatele comise de Henriette Cornier sau Pierre Rivière.

Aici trebuie să subliniem un prim aspect. Și anume că are loc psihiatrizarea unor practici și a unor personaje cât se poate de bine circumscrise în peisajul rural al epocii. Primul lucru de care trebuie să ținem seama este că psihiatrizarea nu vine de sus, sau nu vine numai de sus. Aici nu este vorba de un fenomen de supracodificare externă, psihiatria nu vine să pescuiască în aceste ape pentru că s-ar fi tulburat, pentru că s-ar fi ivit un scandal sau un mister, ori incitate de personajul enigmatic al lui Jouy. Câtuși de puțin: descoperim chiar la bază un veritabil mecanism de apel la psihiatrie. Nu trebuie să uităm că familia fetiței descoperă faptele prin acea faimoasă inspectare a lenjeriei, despre care vă vorbeam în legătură cu masturbația, și despre care vă spuneam că era unul dintre consemnele igienice și totodată morale, propuse familiei de la

sfârșitul secolului al XVIII-lea<sup>7</sup>. Deci, familia își dă seama, familia denunță faptele primarului și îi cere acestuia să ia măsuri. Fetita se astepta la o pereche de palme; dar, de fapt, familia nu mai avea acest tip de reacție, era deja conectată la un alt sistem de control și de putere. Primul expert consultat, care este doctorul Béchet, a ezitat chiar. În fața acestui personaj atât de comun, atât de familiar, ar fi putut spune: "Mă rog, dacă a făcut asta, este răspunzător". Dar doctorul Béchet afirmă în primul său raport: "Bineînțeles, din punct de vedere juridic și judiciar este responsabil". Dar, într-o scrisoare anexată raportului și adresată judecătorului de instrucție, el precizează că "simțul moral" al inculpatului este "insuficient pentru a rezista la instinctele animalice". Este vorba de fapt de ..un sărac cu duhul scuzabil din cauza întunecimii sale<sup>8</sup>... Frază destul de frumoasă, destul de misterioasă în formularea ei, dar care arată până la urmă că doctorul (care este, fără îndoială, un medic de țară sau de canton, nu are importanță) face un apel manifest la posibilitatea unei psihiatrizări mai serioase și mai complete. De altfel, se pare că satul însuși a luat în serios acest caz, plasându-l din registrul palmelor așteptate de fetiță într-o cu totul altă categorie. Primarul este cel care a fost sesizat că există un caz, el este cel care a sesizat mai departe parchetul; și, pe de altă parte, întreaga populație din Lupcourt (acesta este numele satului) dorește cu toate sermitatea, potrivit raportului experților psihiatri, ca micuța Sophie Adam să fie închisă într-o casă de corecție până la vârsta majoratului<sup>9</sup>. Asistăm așadar la conturarea, la un nivel relativ profund, a unui nou tip de îngrijorare a adultilor, a unei familii, a unui sat, în fața unei sexualități periferice, flotante, unde se întâlnesc copii și adulți marginalizați; se schițează, de asemenea, tot la un nivel relativ profund, recursul la o instanță de control ce are, as spune, ramificații multiple, de vreme ce, la urma urmei, familia, satul, primarul și, într-o oarecare măsură, chiar primul medic cer internarea fetitei într-o casă de corecție și tribunalul sau azilul psihiatric pentru adult.

Un mecanism de apel în profunzime, chemarea unor instanțe superioare, a acelor instanțe de control tehnice, medicale, judiciare, într-o manieră cam consuză, cam nediferențiată și amestecată: populația satului face apel la toate acestea, confruntată cu un fapt care, cu câțiva ani în urmă, ar fi părut, fără îndoială, perfect obișnuit și anodin. Ei bine, cum reactionează psihiatria la acest apel? Cum se va face psihiatrizarea, care este mai mult cerută decât impusă? Cred că pentru a înțelege în ce fel s-a făcut psihiatrizarea unui personaj cum este cel în speță, trebuie să ne întoarcem puțin la modelul despre care vă vorbeam mai devreme, cel al Henriettei Cornier. Ce s-a căutat mai întâi atunci când s-a pus problema încadrării sale psihiatrice, când s-a dorit, în termeni mai simpli, să se demonstreze nebunia, maladia sa mentală? S-a căutat mai întâi o corelație corporală, adică un element fizic care ar fi putut servi cel putin drept cauză declanșatoare a crimei; și s-a găsit o explicație foarte simplă: ciclul menstrual<sup>10</sup>. S-a încercat mai ales, mai serios și mai fundamental, înscrierea faptei comise de Henriette Cornier, decapitarea copilului, într-o maladie - o maladie bineînțeles foarte greu de perceput, dar căreia un ochi expert ar putea să-i descopere măcar semnele. Şi astfel s-a ajuns, nu fără dificultăți, nu fără exces de subtilitate, ca întreaga istorie să fie pusă pe seama unei schimbări de umoare, care ar fi afectat-o pe Henriette Cornier într-o anumită perioadă a vieții, strecurându-se insidios sub forma unei maladii ce ar fi rămas practic fără vreun alt simptom decât crima, dar care a fost semnalată de această mică discontinuitate a stării de spirit; apoi, în interiorul acestei schimbări, s-a încercat introducerea unui anume instinct, monstruos în sine, maladiv și patologic, care traversează comportamentul ca un meteor, un instinct ucigas care nu seamănă cu nimic și care nu se înscrie în nici o economie a plăcerii. Instinctul în cauză este prezent ca un automatism, care traversează ca o săgeată conduita și comportamentul Henriettei Cornier, neputând avea altă justificare decât un suport patologic. Caracterul brusc, parțial, discontinuu, eterogen, fără seamăn al actului, în comparație cu ansamblul personalității –

iată ce a permis psihiatrizarea gestului comis de Henriette Cornier.

Or, în raportul pe care l-au semnat Bonnet și Bulard în legătură cu Jouy, psihiatrizarea gestului și comportamentului acestuia se face cu totul altfel. Ea nu are loc prin înscrierea în interiorul unui proces determinat din punct de vedere cronologic, ci prin circumscrierea într-un fel de constelație fizică permanentă. Pentru a ajunge să demonstreze că au de-a face cu un individ care necesită tratament psihiatric, pentru a revendica acest caz ca fiind de competența lor, psihiatrii nu au nevoie de un proces, ci de stigmatele permanente care mar-chează structural individul. Şi astfel, ei fac următoarele observații: "Fața și craniul nu prezintă simetria pe care ar trebui să o întâlnim în mod normal. Trunchiul și membrele sunt disproportionate. Craniul este anormal dezvoltat; fruntea este înfundată, ceca ce, împreună cu aspectul teșit posterior, dau capului imaginea unui drob de sare; cele două părți laterale sunt și ele înfundate, ceea ce face ca pomeții să fie mai ieșiți în afară decât e normal<sup>11</sup>". Insist asupra acestor notații care arată ceea ce ar trebui să fie normal, configurația obișnuită. Inculpatul este supus unei serii de măsurători a diametrului occipitalo-frontal, occipitalo-maxilar, fronto-maxilar, biparietal; măsurători ale circumferinței fronto-occipitale, a semicircumferinței antero-posterioare și biparietale etc. Se constată că gura este prea largă și că palatul prezintă o convexitate care ar fi caracteristică imbecilității. Observați că nici unul dintre aceste elemente, constatate în timpul examinării, nu constituie o cauză, sau măcar punctul de plecare al declanșării maladiei - ca atunci când era examinată Henriette Comier și s-a constatat prezența menstruației în momentul actului criminal. De fapt, toate aceste elemente formează, împreună cu actul în sine, un fel de constelație polimorfă. Actul și stigmatele sale se referă - și unele și altele și oarecum pe același plan, chiar dacă natura lor este diferită – la o stare permanentă, la o stare constitutivă, la o stare congenitală. Dismorfiile corpului sunt, întrucâtva, rezultatele fizice și structurale ale acestei stări, iar devierile de comportament, exact cele care au dus la acuzarca lui Jouy, sunt rezultatele instinctive și dinamice ale aceleiași stări.

În linii mari, putem spune următoarele. Pentru Henriette Cornier, în epoca medicinei mentale a monomaniei, se elabora un proces patologic pe dedesubtul crimei și pornind de la ea, pentru a transforma actul într-un simptom. În cazul lui Charles Jouy și în psihiatria de acest tip, se procedează invers, integrând delictul într-o schemă a stigmatelor permanente și stabile. Astfel, psihiatria proceselor patologice, care sunt provocatoare de discontinuități, este înlocuită treptat cu o psihiatrie a stării permanente, o stare permanentă care este garanția unui statut aberant definitiv. Care este, însă, forma generală a acestei stări? În cazul Henriette Cornier și a afecțiunii numită "nebunie instinctivă", construită aproximativ pe baza unor astfel de afaceri, procesul patologic, presupus a constitui su-portul actului criminal, avea două caracteristici. Pe de o parte, găsim amplificarea, turgescența, izbucnirea instinctului, proli-ferarea dinamismului său. Este vorba, pe scurt, de un exces care marchează patologic funcționarea instinctului. Iar de acest exces este legată, tocmai ca o consecință a excesului, orbirea care îl determină pe bolnav să nu poată concepe consecințele actului său; forța instinctului este atât de irezistibilă, încât acesta nu este capabil să-i integreze mecanismele într-un calcul general al interesului. Avem deci, la modul fundamental, izbucnirea, amplificarea, exagerarea unui instinct devenit irezistibil, care constituie nucleul patologic. Şi, prin urmare, orbirea, absența interesului, absența calculului. Toate acestea au fost numite "delir instinctiv". În schimb, în cazul lui Charles Jouy, semnele ce vor si incluse în rețea pentru a constitui acea stare care să permită încadrarea psihiatrică a actului determină apariția unei configurații cu totul diferite, în care ceea ce primează nu mai este (ca în cazul monomaniilor, al nebuniilor instinctive) excesul, exagerarea instinctului care dă în clocot; ceea ce este primordial, ceea ce este fundamental, nucleul însuși al stării respective, este insuficiența, absența, stagnarea dezvoltării. Din acest motiv, în descrierea pe care o prezintă în legătură cu starea lui Jouy, Bulard și Bonnet nu încearcă să detecteze ca principiu de conduită exagerarea in-

trinsecă, ci mai degrabă un gen de dezechilibru funcțional, care – pornind de la absența inhibiției sau de la absența controlului, ori de la absența unor instanțe superioare care să asigure stabilirea, dominarea și subordonarea instanțelor inferioare – face ca aceste instanțe inferioare să se dezvolte pe cont propriu. Și aceasta nu pentru că instanțele inferioare ar avea în ele un fel de vibrație patologică, vibrație care le-ar face să intre în eservescență și care le-ar spori forța, dinamismul și le-ar amplifica esectele. Câtuși de puțin: instanțele inferioare rămân exact ceca ce sunt; dar mecanismul lor de funcționare se dereglează în momentul în care ceea ce trebuia să le integreze, să le inhibe, să le controleze, se află scos din joc. 12

Nu există o boală intrinsecă a instinctului, există mai degrabă un fel de dezechilibru funcțional al ansamblului, un gen de dispunere defectuoasă a structurilor care determină o funcționare "normală" a instinctului, sau a unui anumit număr de instincte, în virtutea unui regim propriu, dar o funcționare "anormală", în sensul că acest regim propriu nu este controlat de instanțele care ar trebui să le ia în primire, să le restituie și să le delimiteze acțiunea. În raportul lui Bonnet și Bulard putem găsi o întreagă serie de exemple ale acestui nou tip de analiză. Voi alege numai câteva din acestea. După părerea mea, ele sunt importante pentru a înțelege noua conexiune sau noul filtru functional față de carc se încearcă analiza comportamentelor patologice. Este vorba, de exemplu, de modul în care sunt descrise organele genitale ale unui adult. Bonnet și Bulard l-au examinat deci pe inculpat din punct de vedere fizic, i-au examinat organele genitale. Și iată ce notează: "În pofida taliei reduse [a inculpatului; M.F.] și a stagnării marcate în dezvoltarea fizică, organele sale [genitale; M.F.] sunt normale, ca la un bărbat obișnuit. Acest lucru se remarcă adesea la imbecili<sup>13</sup>". Așadar, ceea ce se remarcă la imbecili, nu este faptul că dezvoltarea organelor genitale este anormală, ci că există un contrast între o genitalitate normală din punct de vedere anatomic și anume desecte ale structurilor ce o înconjoară, care ar trebui să plaseze la locul său și la adevăratele proporții rolul acestor organe. 14 Întreaga descriere clinică este

făcută în aceeasi manieră. Prin urmare, realitatea deficientei este coloana principală, punctul de plecare al comportamentului supus analizei. Exagerarea nu este alteeva decât consecința vizibilă a acestei prime deficiențe fundamentale, în fond contrariul față de ceea ce găseam la alieniști, care căutau în irezistibilitatea violentă a instinctului însuși nucleul patologic. Întâlniți astfel, în analiza cu pricina, o scrie de asemenea aprecieri: Nu este un om rău, spun ei în legătură cu Jouy, este chiar "blând", dar "simtul său moral este atrofiat": "Nu are capacitatea mentală suficientă pentru a rezista prin sine însuși la unele tendințe pe care le-ar putea [...] regreta după aceea, dar nu putem conchide că nu o va lua de la capăt [...]. Aceste instincte negative [...] tin de stagnarea dezvoltării sale originare și știm că ele au uneori cea mai irezistibilă fortă la imbecili și degenerați [...] Lovit de la început de atrofiere mentală, fără a profita de nici un beneficiu al educației, [...] el nu are posibilitatea de a contrabalansa propensiunea spre rău și de a rezista cu succes la tirania senzorială. [...] Nu are puterea "sinelui" care să-i permită să diminueze incitațiile propriilor gânduri și tentațiile carnale [...]. O animalitate atât de puternică [...] nu beneficiază, spre a fi stăpânită, de concursul facultăților susceptibile de aprecierca sănătoasă a valorii lucrurilor<sup>15</sup>"

Observați deci că ceea ce impune psihiatrizarea și va caracteriza starea respectivă nu este un exces în termeni cantitativi și nici absurditatea în termeni de satisfacție (cum era cazul, de exemplu, în momentul în care se încerca încadrarea psihiatrică a Henriettei Cornier), ci o deficiență în materie de inhibiție, caracterul spontan al proceselor inferioare și instinctive de satisfacție. De unde și importanța acelei "imbecilități", care este legată funcțional și primordial de aberațiile de comportament. Putem spune astfel că starea care permite psihiatrizarea lui Jouy este tocmai ceea ce a dus la stagnarea dezvoltării sale: nu este un proces care s-a instalat ori s-a grefat pe comportamentul său, sau care îi traversează organismul ori conduita; este vorba de un stop în dezvoltare, adică pur și simplu infantilismul său. Psihiatrii insistă fără încetare asupra infantilismului de comportament și a inteligenței

rămasă la stadiul infantil: "Nu putem găsi o mai bună comparație a modului său de a acționa decât cu cel al unui copil multumit de laudele primite pentru ceea ce face<sup>16</sup>". Iată și caracterul infantil al moralei lui Jouy: "Ca și copiii care au greșit [...], el se teme de pedeapsă [...]. Înțelege că a greșit pentru că i se spune; promite că nu va recidiva, dar nu apreciază valoarea morală a actelor sale [...]. Apreciem că este pueril, lipsit de consistență morală<sup>17</sup>". Mai este de remarcat și caracterul copilăresc al sexualității sale. V-am citat mai devreme textul în care psibiatrii spuneau: A acționat ca mai devreme textul în care psihiatrii spuneau: "A acționat ca un copil și, în cazul în speță, așa cum se comportă între ei adesea copiii de sexe diferite", dar "copii prost crescuți la care supravegherea..." etc. <sup>18</sup> Aici cred eu că se află punctul important (la urma urmei, nu știu dacă este important, dar aici doream să ajung): asistăm la definirea unei noi situări a copilului față de practica psihiatrică. Este vorba de stabilirea unei continuități, sau mai bine zis de imobilizarea vieții în pragul copilăriei. Și toate acestea, imobilizarea vieții, a comportamentului, a performanțelor la nivelul copilăriei, vor permite, la modul fundamental, încadrarea și examinarea psihiatrică.

Ce anume permitea stabilirea faptului că subiectul este bolnav în analiza făcută de alieniști (experții din școala lui Esquirol, exact cei care s-au ocupat de Henriette Cornier)? Tocmai faptul că, devenit adult, Jouy nu mai semăna câtuși de puțin cu copilul de altădată. Ce susțineau alieniștii pentru a ajunge să demonstreze că Henriette Cornier nu este responsabilă de actul său? Vă amintiți ce spuneau: "În copilărie, ea era veselă, jucăușă, amabilă, plină de afecțiune; iată însă că, la un moment dat, când a devenit adolescentă sau adultă, s-a transformat într-o persoană întunecată, melancolică, taciturnă, care nu mai scotea un cuvânt." Copilăria trebuie îndepărtată de procesul patologic, pentru ca acesta să poată efectiv funcționa și juca un rol în iresponsabilizarea subiectului. Înțelegeți de ce semnele răutății copilărești constituiau, în medicina alinerării mentale, obiectul unei mize și al unei lupte atât de acerbe. Amintiți-vă, de exemplu, cu câtă grijă și, în același timp, cu câtă îndârjire s-a dus lupta în legătură cu semnele

răutății infantile în cazul lui Pierre Rivière. 19 De ce? Tocmai pentru că, datorită acestor semne, se putea ajunge până la urmă la două rezultate. Puteau spune foarte ușor: După cum vedeți, încă de când era copil, subiectul răstignea broaște, omora păsări, își ardea fratele la tălpi; ceea ce înseamnă că, din fragedă copilărie se puneau bazele unui comportament care este chiar conduita personajului și care avea să-l aducă până la urmă la starea de a-și ucide mama, fratele și sora. Prin urmare, nu avem de-a face, în acest caz de crimă, cu ceva patologic, de vreme ce întreaga viață a subiectului, încă din copilărie, seamănă cu crima comisă. Vă dați seama că, din acest moment, expertii care voiau să psihiatrizeze fapta și să-l disculpe pe Rivière erau obligați să spună: Tocmai aceste semne de răutate sunt semne de răutate paroxistică și sunt cu atât mai paroxistice cu cât nu se regăsesc decât într-o anumită perioadă a copilăriei subiectului. Nu stim ce s-a întâmplat până la vârsta de sapte ani, dar totul a început de la această vârstă. Deci, procesul patologic se afla în plin travaliu, un proces patologic ce avea să ducă, după zece sau treisprezece ani, la crima cunoscută. De aici s-a stârnit acea bătălie juridico-psihiatrică în jurul răutății infantile, ale cărei ecouri și urme le regăsiți în psihiatria legală din anii 1820, 1860-1880 si chiar mai târziu.

În noua manieră de psihiatrizare pe care încerc să o definesc acum, în această nouă problematică, semnele de cruzime vor avea un cu totul alt rol. Numai în măsura în care adultul va semăna cu copilul de altădată, numai în măsura în care vom putea stabili o continuitate între copilărie și starea de adult, deci numai în măsura în care vom putea regăsi în actul de astăzi cruzimea anterioară, vom putea localiza efectiv starea respectivă, cu stigmatele ei și care constituie condiția psihiatrizării. Alieniștii îi spuneau Henriettei Cornier: "Tu nu erai atunci ceea ce ai devenit după aceea; de aceea nu poți fi condamnată; iar psihiatrii îi spun lui Charles Jouy: "Nu poți fi condamnat pentru că erai de ja, încă din copilărie, ceea ce ești acum". Vă dați seama, prin urmare, că încă de la începutul secolului al XIX-lea, parcursul biografic era oricum necesar,

fie că este vorba de medicina alienării mentale de tip Esquirol, ori de noua psihiatrie despre care vă vorbesc acum. Dar această incursiunc este constituită din linii diferite, urmează trasce complet diferite și produce cu totul alte efecte de disculpare. Când medicina alienării mentale de la începutul secolului spunea: "El era deja astfel, era deja ceea ce este", subiectul era inculpat pe loc. În timp ce, dacă acum spunem: "Ceea ce este el acum, era deja dinainte", îl disculpăm. La modul general, apare clar în expertiza lui Jouy faptul că vârsta copilăriei este pe cale să devină o piesă de joncțiune în noul sistem de funcționare a psihiatriei.

As încerca să rezum toate acestea prin câteva fraze. Henriette Cornier a ucis o fetiță. Nu a putut fi considerată bolnavă mintal decât după ce a fost separată radical și în două rânduri de propria copilărie. O delimitare clară între ea și copilul pe care l-a ucis, demonstrându-se că între criminală și victimă nu există nici o legătură; nu-i cunoștea practic familia; nu exista nici un raport de ură, nici o legătură de dragoste; abia dacă o știa pe fetița din vecini. Acest minim raport cu copilul ucis este o primă condiție a psihiatrizării. O a doua condiție era despărțirea de propria copilărie. Era necesar ca trecutul său, trecutul său de copil și chiar trecutul de ado-lescentă, să semene cât mai puțin posibil cu actul comis. Avem, prin urmare, o ruptură radicală între nebunie și co-pilărie. În cazul lui Charles Jouy avem o situație cu totul contrarie; el nu poate fi psihiatrizat decât dacă reușim să demonstrăm apropierea extremă, practic un fel de fuziunc a subiectului cu propria-i copilărie și chiar cu fetița cu care a intrat în raport. Trebuie demonstrat că Charles Jouy și fetița pe care a violat-o mai mult sau mai puțin erau de fapt foarte apropiați unul de altul, că erau din aceeași plămadă, că proveneau din același mediu, că erau – termenul nu este folosit, dar veți vedea că se profilează – de același nivel. Această identitate profundă va justifica intervenția psihiatriei. Pentru că aici copilul, copilăria, infantilitatea constituie o trăsătură comună între făptaș și victima sa, și numai astfel Charles Jouy a putut fi psihiatrizat. Copilăria ca fază istorică a dezvolării, ca formă generală de comportament, devine instrumentul major al psihiatriei. As spune chiar că datorită copilăriei a ajuns psihiatria să sesizeze adultul în totalitatea sa. Copilăria a constituit principiul generalizării psihiatriei; copilăria a fost, în psihiatrie ca și în alte domenii, o capcană în examinarea vârstei adulte.

As vrea să spun acum două cuvinte despre funcționarea, rolul și locul copilului în psihiatrie. Pentru că sunt convins că, în noua formă de funcționare a psihiatriei –, spre deosebire de medicina alienării mentale -; se percepe cu claritate introducerea copilului sau, mai bine spus, a copilăriei, ca punct de referință central și constant al psihiatriei. Iar noul tip de funcționare va dura aproape un secol, adică până în zilele noastre. Așadar, psihiatria a descoperit copilul. Aș vrea să subliniez acest lucru: în primul rând, observați că, dacă ce vă spun eu este adevărat, această descoperire a copilului sau a copilăriei de către psihiatrie nu este un fenomen tardiv, ci, din contră, foarte precoce. Avem un exemplu în acest sens în 1867, dar am putea găsi, fără îndoială, și altele în perioada precedentă. Nu numai că este un fenomen precoce, dar am impresia (și voi încerca să demonstrez acest lucru) că [acest fenomen estel departe de a constitui consecința extinderii domeniului psihiatriei. Departe de noi, deci, gândul de a considera copilăria un teritoriu nou, care a fost, la un moment dat, anexat psihiatriei; am impresia că stabilind copilăria ca reper al acțiunii sale, al cunoașterii și puterii sale, psihiatria a ajuns să se generalizeze. Cu alte cuvinte, copilăria mi se pare una dintre conditiile istorice ale generalizării cunoașterii și puterii psihiatrice. Cum poate determina generalizarea psihiatriei această plasare a copilăriei într-o poziție centrală? Cred că rolul generalizator pe care îl joacă în psihiatrie copilăria poate fi usor sesizat, evident rezumând mult lucrurile. Un efect al extinderii psihiatriei, dar un principiu al generalizării acesteia: începând cu momentul în care copilăria sau infantilismul devine filtrul prin care este analizat comportamentul, vă dați seama că, pentru a psihiatriza o conduită, nu mai este necesar să o înscriem în interiorul unei maladii, să o reinstalăm în interiorul unei simptomatologii coerente și recunoscute, cum era cazul în vremea medicinii maladiilor

mentale. Nu va mai fi necesar să descoperim acel început de delir pe care, chiar în vremea lui Esquirol, îl căutau cu atâta frenezie psihiatrii în spatele unui act ce le apărea suspect. Acum, pentru ca o conduită să țină de domeniul psihiatriei, pentru a fi psihiatrizabilă, va fi suficient să poarte o urmă oarecare de infantilism. Astfel, examinarea psihiatrică dobândește drepturi depline asupra tuturor formelor de conduită ale copilului, în măsura în care acestea sunt capabile să fixeze, să blocheze, să frâneze conduita adultului și să se reproducă prin ea. Şi reciproca este la fel de valabilă: toate formele de conduită ale adultului vor fi psihiatrizabile în măsura în care pot fi, prin asemănare, analogie sau relație cauzală, reflectate și raportate prin și la comportamentul copilului. Avem, prin urmare, un parcurs integral al tuturor formelor de conduită infantilă, pentru că ele pot fi purtătoare ale unei fixații adulte; si invers, un parcurs total al formelor de conduită a adultului, pentru că aici putem descoperi urme ale infantilității. Acesta este primul efect generalizator adus de problematizarea copi-lăriei în însăși inima câmpului psihiatriei. În al doilea rând, prin această problematizare a copilăriei și infantilității, devine posibilă integrarea reciprocă a trei elemente rămase până acum departe unul de altul. Aceste trei elemente sunt: plăcerea și economia sa; instinctul și mecanica lui; imbecilitatea sau, în orice caz, arierarea, cu inerția și lipsurile sale.

Ceea ce era efectiv caracteristic în psihiatria epocii numite "esquiroliană" (de la începutul secolului al XIX-lea până spre anul 1840) este că în fond — și am insistat asupra acestui aspect — nu s-a putut găsi punctul de joncțiune între plăcere și instinct. Și aceasta nu pentru că plăcerea nu putea figura în psihiatria de tip Esquirol, ci pentru că plăcerea nu figura niciodată altfel decât subsumată delirului. <sup>20</sup> Se admitea deci faptul (și aceasta este, de altfel, o temă cu mult anterioară lui Esquirol, pe care o regăsim încă din secolele al XVII-lea și al XVIII-lea<sup>21</sup>) că imaginația delirantă a unui subiect poate fi foarte bine purtătoarea expresiei directe și imediate a unci dorințe. Avem, astfel, toate descrierile clasice ale cuiva care, suferind din dragoste, își imaginează în delirul său că persoana care l-a abandonat îl coplesește cu afecțiunea, cu dragostea ei

etc.<sup>22</sup> Transferul de energie între delir și dorință este perfect admis în psihiatria clasică. Instinctul, în schimb, trebuie să fie în mod necesar eliberat de plăcere, pentru a funcționa ca mecanism patologic, pentru că, dacă există plăcere, instinctul nu mai este automat. Instinctul însoțit de plăcere este recunoscut, înregistrat în mod obligatoriu de subiect ca fiind susceptibil să provoace plăcere. El se înscrie deci natural într-un calcul și, prin urmare, acțiunea, fie ca și violentă, a instinctului, nu poate fi considerată proces patologic, din moment ce este însoțită de plăcere. Patologizarea prin instinct exclude plăcerea. La rândul ei, starea de imbecilitate era patologizată fie ca o consecință de ultimă instanță a unei evoluții delirante sau demențiale, fie, dimpotrivă, ca un fel de inerție fundamentală a instinctului.

Observați, așadar, acum că în cazul unui personaj ca Charles Jouy, așa cum este psihiatrizat, cele trei elemente sau, dacă vreți, cele trei personaje se unesc: micul masturbator, marele monstru și individul recalcitrant față de orice formă de disciplină. De acum, instinctul poate fi foarte bine un element patologic, rămânând cu toate acestea purtător de plăcere. Instinctul sexual, plăcerile lui Charles Jouy sunt efectiv patologizate, chiar în momentul apariției lor, fără să mai avem dea face cu acea mare disjuncție plăcere/instinct, obligatorie în epoca monomaniilor instinctive. Este suficient să demonstrăm că procedura, mecanica instinctului și plăcerile la care se dedă acesta sunt de nivel infantil și marcate de infantilitate. Plăcere-instinct-întârziere, plăcere-instinct-arierare: toate acestea se constituie într-o configurație unitară. Prin urmare, cele trei personaje se contopesc.

Al treilea mod prin care problematizarea copilului duce la generalizarea psihiatriei constă în faptul că — din moment ce copilăria, infantilitatea, blocarea și imobilizarea în zona copilăriei vor constitui forma majoră și privilegiată a individului psihiatrizabil — psihiatria va avea posibilitatea de a intra în corelație cu neurologia, pe de o parte, și cu biologia generală, pe de alta. Și aici, referindu-ne la psihiatria de tip Esquirol, am putea spune că aceasta nu a putut deveni efectiv medicină

decât cu prețul unei sume de procedee pe care le-aș numi imitative. A fost necesară stabilirea unor simptome ca în medicina organică; au fost necesare denumirea, clasificarea și organizarea diferitelor maladii; s-a impus stabilirea unor etiologii de tipul celor din medicina organică, căutând la nivelul trupului sau al predispozițiilor elementele ce puteau explica apariția bolii. Medicina mentală de tip Esquirol este o medicină a imitației. În schimb, din momentul în care copilăria va fi considerată punctul nodal în jurul căruia se va organiza psihiatria indivizilor și a comportamentelor, vă dați seama că psihiatria va putea funcționa nu ca o formă de imitație, ci ca un mod de corelație, în sensul că neurologia dezvoltării și a stagnărilor în dezvoltare, ca și biologia generală – cu întreaga analiză posibilă la nivelul indivizilor sau la nivelul speciilor și al evoluției – toate acestea vor deveni într-o oarecare măsură distanțarea și garanția în cadrul cărora psihiatria poate funcționa ca formă de cunoaștere științifică și de cunoaștere medicală.

Şi, în sfârşit, ceea ce mi se pare cel mai important (aceasta este cea de-a patra cale prin care copilăria constituie un factor generalizator pentru psihiatrie) este că vârsta copilăriei şi infantilismul conduitei nu mai oferă, ca obiect pentru psihiatrie, chiar atât de mult, ba aș spune deloc, o maladie sau un proces patologic. Oferă, în schimb, o anume stare ce va fi caracterizată ca stare de dezechilibru, adică o stare în care elementele funcționează potrivit unui model care, fără a fi patologic, fără a fi purtător de morbiditate, nu este, totuși, un model normal. Apariția unui instinct care în sine nu este maladiv, ci, dimpotrivă, sănătos, dar a cărui apariție este anormală aici, acum, atât de devreme sau atât de târziu și cu atât de puțin control; apariția unui astfel de tip de conduită, care nu este patologică în sine, dar care, în cadrul constelației în care figurează, nu ar fi trebuit să apară în mod normal – iată ce constituie de acum sistemul de referință, domeniul de obiective pe care psihiatria va încerca să-l cerceteze. Este vorba de un contratimp, de o busculadă în structuri, apărută în contrast cu dezvoltarea normală și care va constitui obiectul general al psihiatriei. În funcție de această anomalie funda-

mentală, maladiile vor apărea numai pe un plan secundar, ca un fel de epifenomen față de această stare care este la modul fundamental starea de anomalie.

Devenind o stiintă a infantilității conduitelor și stucturilor, psihiatria poate deveni știința conduitelor normale și anormale. Astfel că putem trage de aici două concluzii. Prima este că, pe un fel de trascu ocolit, concentrându-se din ce în cc mai mult asupra acestui ungher de existentă confuză care este copilăria, psihiatria a putut să se constituie într-o instanță generală pentru analiza comportamentelor. Aceasta nu s-a întâm-plat prin cucerirea ansamblului vieții, și nici prin parcurgerea întregii dezvoltări a indivizilor de la naștere până la moarte, ci, dimpotrivă, printr-o delimitare tot mai strictă, prin scotocirea în profunzime a copilăriei; astfel, psihiatria a putut deveni un fel de instanță de control general al conduitelor sau, dacă vreți, judecătorul titular al comportamentelor în general. Înțelegeți acum de ce și cum a putut manifesta psihiatria atâta îndârjire băgându-și nasul în creșă ori în copilărie. Şi nu pentru că dorea să-și adauge încă o piesă unui domeniu care era deja imens; nu pentru că voia să colonizeze încă o părticică a existenței la care nu avusese acces; ci, dimpotrivă, pentru că aici se afla instrumentul posibilei sale universalizări. Dar vă dați seama în același timp – și aceasta este cea de-a doua consecință asupra căreia as dori să insist – că observând psihiatria atât de concentrată asupra copilărici, din care își face instrumentul universalizării, putem dezvălui, sau denunța, sau măcar semnala ceea ce am numi secretul psihiatriei moderne, cea inaugurată către 1860.

Într-adevăr, dacă situăm în acea perioadă (1850-1870) nașterea unei psihiatrii care este altceva decât vechea medicină a alieniștilor (cea simbolizată de Pinel și Esquirol)<sup>23</sup>, trebuie totuși să remarcăm că această nouă psihiatrie merge la noroc în legătură cu un element până atunci esențial pentru justificarea medicinii mentale. Miza acestui joc este pur și simplu maladia. Psihiatria încetează de a fi o tehnică și o formă de cunoaștere a maladiei sau poate deveni numai într-un plan secundar – și aproape în ultimă instanță – o tehnică și o formă de cunoaștere a bolii. Către anii 1850-1870 (epoca la care mă

refer acum), psihiatria a abandonat în același timp delirul, alienarea mentală, referirea la adevăr și apoi chiar boala. Ea își asumă acum comportamentul, deviațiile și anomaliile acestuia; își alege sistemul de referință în dezvoltarea normativă. În esență, psihiatria nu mai are deci de-a face cu boala sau cu diferitele maladii: este o medicină care face pur şi simplu abstracție de patologic. Şi vedeți bine în ce situație se află, de la mijlocul secolului al XIX-lea. O situație paradoxală, de vreme ce, în fond, medicina mentală s-a constituit ca știință, în zorii secolului al XIX-lea, prin includerea nebuniei în rândul maladiilor; a asimila nebunia cu boală printr-o serie întreagă de proceduri, printre care și cele analogice despre care vă vorbeam mai devreme. Pe această cale, s-a putut constitui ca știință specială alături de și, în acclași timp, în interiorul medicinii. Prin patologizarea nebuniei pe calea analizei simptomelor, a clasificării formelor și a cercetării etiologiilor s-a putut constitui până la urmă o medicină proprie nebuniei: și anume medicina alienistilor. Dar iată că, începând cu anii 1850-1870, ea se afla în fața problemei de a-si păstra statutul de stiință medicală, pentru că numai acest statut deține (cel puțin parțial) efectele puterii pe care încearcă să le generalizeze. Numai că aceste efecte și statutul de medicină ce stă la baza lor sunt aplicate unui fenomen care, în chiar discursul său, nu mai are statut de maladie, ci de anomalie.

Ca să simplific oarecum lucrurile, voi spune că, atunci când se constituia ca medicină a alienării, psihiatria se ocupă de nebunie, care nu era poate o boală, dar se vedea obligată să o trateze ca atare și să o scoată astfel în evidență prin propriul discurs, pentru a deveni efectiv o știință medicală. Psihiatria nu și-a putut institui raportul de putere asupra nebunilor decât stabilind un raport obiectiv, care este raportul de obiect între medicină și maladie: Vei fi maladie pentru o știință care mă va autoriza să funcționez ca putere medicală. Iată, în linii mari, ce spunea psihiatria la începutul secolului al XIX-lea. Dar, începând cu mijlocul secolului al XIX-lea, avem un raport care nu rezista (și nu rezistă până în zilele noastre) decât în măsura în care este vorba de o putere calificată din punct de vedere medical, dar o putere medical

calificată care supune controlului său un domeniu de obiecte definite ca nefiind procese patologice. Depatologizarea obiectului: aceasta a fost condiția pentru ca puterea, medicală totuși, a psihiatriei să se poată generaliza. Dar apărea o altă problemă: cum poate funcționa un dispozitiv tehnologic, o stiință-putere, în condițiile în care stiința depatologizează din start un domeniu pe care îl oferă totuși unei puteri care nu poate exista decât ca putere medicală? O putere medicală exercitată asupra unui domeniu non-patologic: aceasta este, după părerea mea, problema centrală – dar evidentă, poate, după opinia dumneavoastră – a psihiatriei. În orice caz, această problemă aici se cristalizează, și exact în jurul învestirii copilăriei ca punct central de la care a putut porni generalizarea.

Aş vrea acum să reconstitui schematic istoricul acestui moment și al evoluțiilor ce au decurs de aici. Pentru a împăca cele două raporturi, un raport de putere și un raport de obiective, care nu merg în același sens, care sunt chiar eterogene unul față de altul, un raport medical al puterii și un raport de obiecte depatologizate, psihiatria celei de-a doua jumătăți a secolului al XIX-lea a fost obligată să construiască un număr de ceea ce am putea numi mari edificii teoretice, edificii teoretice care nu sunt atât expresia, traducerea situației în speță, cât necesități funcționale. Cred că trebuie să încercăm analiza marilor structuri, a marilor discursuri teoretice ale psihiatriei de la sfârșitul secolului al XIX-lea; ele trebuie analizate sub formă de beneficii tehnologice, din momentul în care miza aflată în joc este, prin aceste discursuri teoretice ori speculative, menținerea, sau eventual creșterea, efectelor de putere și efectelor de cunoaștere ale psihiatriei. Aș dori să schițez numai aceste mari construcții teoretice. Avem, mai întâi, constituirea unei noi nosografii, și aceasta sub trei aspecte.

Se punea în primul rând problema de a organiza și a descrie, nu ca simptome ale unei boli, ci pur și simplu ca sindromuri oarecum de sine stătătoare, ca sindromuri ale unor anomalii, ca sindromuri anormale, o întreagă serie de conduite aberante, deviante etc. Astfel, asistăm în această a doua ju-

mătate sau în ultima treime a secolului al XIX-lea, la ceea ce am putea numi consolidarea excentricităților ca sindromuri bine specificate, autonome și recognoscibile. Iar pe această cale, peisajul psihiatrici se populează cu o întreagă serie de personaje care, pentru moment, sunt cu totul noi pentru ca: o populație de oameni care nu sunt purtători ai simptomelor unei maladii, ci ai sindromurilor anormale în ele însele, ale unor excentricități consolidate în anomalii. Aveți aici o întreagă dinastie. Cred că unul dintre primele sindromuri ale anomaliei este faimoasa agorafobie, descrisă de Krafft-Ebing, urmată de claustrofobie.<sup>24</sup> A existat în Franța o teză de medicină, scrisă de Zabé în 1867 și consacrată bolnavilor incendiatori. <sup>25</sup> Avem apoi cleptomanii, descriși de Gorry în 1879<sup>26</sup>; exhibitionistii lui Lasègue, datând din 1877.<sup>27</sup> În 1870, Westphal, în *Arhive* de neurologie, i-a descris pe invertiți. Este pentru prima dată când homosexualitatea apare ca sindrom în interiorul câmpului psihiatric.<sup>28</sup> Şi continuă o serie întreagă... masochiștii apar către 1875-1880. În sfârșit, ar fi o întreagă istorie a acestei mici populații a anormalilor, o întreagă istorie a acestor sindromuri ale anomaliei care pătrund în psihiatrie începând cu anii 1865-1870 și care o vor popula până la sfârșitul secolului anii 1865-18/0 și care o vor popula pănă la stârșitul secolului XX [recte: al XIX-lea]. Când, de exemplu, o societate de protecție a animalelor va face campanie împotriva vivisecției, Magnan. unul dintre marii psihiatri ai secolului al XIX-lea, descoperă un sindrom: sindromul antivivisecționist. <sup>29</sup> Aspectul asupra căruia vreau să insist este acela că, după cum vedeți, toate acestea nu sunt un simptom de boală: este voba de un sindrom, adică de o configurație parțială și stabilă care se referă la o stare generală de anomalie. <sup>30</sup>

Cea de-a doua caracteristică a noii nosografii care se constituie pornind de aici, este ceea ce am putea numi întoarcerea la delir, adică reevaluarea problemei delirului. De fapt, în măsura în care delirul era în mod tradițional nucleul maladiei mentale, vă dați seama cât de mare era interesul psihiatrilor, pornind de la faptul că domeniul lor de intervenție era anormalul, de a-și asuma problema delirului, pentru că pe această cale își asigurau un obiectiv medical. Ei puteau reconverti anormalul în maladie, dacă reușeau să descopere

urmele sau tramele delirului în toate acele comportamente anormale din care erau pe cale să-și constituie marea "sindromatologie". Astfel, medicalizarea anormalului implica sau impunea ori, în cel mai bun caz, făcea necesară, juxtapunerea analizei delirului cu analiza jocurilor instinctului și ale plăcerii. Ceea ce va permite, în fond, constituirea unei veritabile medicini mentale, a unei adevărate psihiatrii a anormalului va fi tocmai această joncțiune a delirului cu mecanica delirului, cu economia tăcerii. În aceeași perioadă, în ultima treime a secolului al XIX-lea, asistați la dezvoltarea marilor tipologii ale delirului, dar aceste tipologii nu mai au drept origine și obiect, ca în vremea lui Esquirol, tematica delirului, ci mai degrabă și mult mai mult, rădăcina intelectuală și afectivă, economia instinctului și a plăcerii, care este subordonată și presupusă delirului. Asistăm astfel la apariția marilor clasificări ale delirului – și fac o enumerare succintă: delir de persecuție, delir de posesie, crizele virulente ale erotomanilor etc.

O a treia caracteristică a acestei nosografii este apariția (și aici cred că se află punctul esențial) curioasei noțiuni de "stare", introdusă cam în anii 1860-1870 de Falret și pe care o regăsim formulată ulterior într-o mie de forme, în special sub denumirea de "fond psihic"<sup>31</sup>. Ce însemna, în fond, această "stare"? Ca obiect psihiatric privilegiat, nu este câtuși de putin maladie, cu declansarea, procesul si procesul evolutiv al acesteia. Starea este un fel de fond cauzal permanent, de la care se pot dezvolta o suită de procese, de episoade care pot constitui, prin ele însele, boala respectivă. Cu alte cuvinte, starea este soclul anormal pe care se pot construi maladiile. Mă veți întreba: care este diferența între această noțiune de stare și vechea noțiune tradițională de predispoziție? Predispoziția era, pe de o parte, o simplă virtualitate care nu determină căderea individului în afara normalului: puteai fi și normal și predispus la o boală anume. Pe de altă parte, predispoziția înclină cu precizie către o maladie anume, și nu spre alta. Starea - așa cum o va defini Falret și toti succesorii săi - are ceva particular. Nu se regăsește la indivizii normali; nu este vorba de un caracter mai mult sau mai puțin accentuat.

Starca este un veritabil discriminant radical. Cel care este supus unei stări, cel care este purtătorul unei stări, nu este un individ normal. Pe de altă parte. această stare caracteristică pentru individul presupus anormal are ceva particular: fecunditatea sa este totală, absolută. Starea poate produce orice și în orice moment și într-o ordine care îi aparține. Pot exista maladii fizice care să se instaleze pe o stare anume; aici pot interveni maladiile psihologice. Fie că este vorba de dismorfie, de tulburare funcțională, de impuls, un act de delinevență sau beție. Pe scurt, tot ceea ce poate fi patologic sau deviant, în comportament sau la nivelul corpului, poate fi efectiv produs pornind de la o anumită stare. Această stare nu este o trăsătură mai mult sau mai puțin accentuată. Starea constă în esență într-un fel de deficit general al instanțelor de coordonare ale individului. O perturbare generală în jocul excitațiilor și inhibițiilor; o eliberare discontinuă și imprevizibilă a ceea ce ar trebui inhibat, integrat și controlat; absența unității dinamice – toate acestea caracterizează starea despre care vă vorbeam.

Vă dați seama că această noțiune de stare prezintă două

Vă dați seama că această noțiune de stare prezintă două mari avantaje. Primul este acela că ne permite să stabilim un raport între orice element fizic sau orice comportament deviant, oricât de disparate sau îndepărtate ar fi acestea, și un gen de fond unitar care le definește, un fond diferit de starea de sănătate, fără ca prin aceasta să constituie o maladie. Avem, prin urmare, o formidabilă capacitate de integrare a acestei noțiuni de stare, care se referă în același timp la nonsănătate, dar care poate primi în câmpul său orice formă de conduită deviantă din punct de vedere fiziologic, psihologic, sociologic, moral și chiar juridic. Capacitatea de integrare a noțiunii de stare în această patologie, în această medicalizare a anormalului este evident miraculoasă. Un al doilea avantaj constă în faptul că, pornind de la noțiunea de stare, putem descoperi un model fiziologic. Cel care a fost prezentat pe rând de Luys, de Baillarger, de Jackson etc. 32 Ce înseamnă, de fapt, stare? Este exact structura sau ansamblul structural caracteristic al unui individ care, fie că a fost blocat în dezvoltarea sa, fie a regresat de la o dezvoltare ulterioară la un stadiu de dezvoltare anterioară.

Nosografia sindromurilor, nosografia delirurilor, nosografia stărilor, toate acestea corespund, în psihiatria de la sfârșitul secolului al XIX-lea, acelei mari îndatoriri pe care nu putea să nu și-o asume și în care nu putea să nu reușească: marea sarcină de a pune în valoare puterea medicală într-un domeniu a cărui extindere excludea organizarea în jurul noțiunii de maladie. Paradoxul patologiei anormalului este cel care a suscitat, ca element functional, aceste mari teorii sau aceste mari structurări. Numai că, dacă izolăm sau dacă valorificăm (așa cum au făcut toți psihiatrii de la Falret sau Griesinger, la Magnan ori Kraepelin<sup>33</sup>) această noțiune de stare, un gen de fond cauzal care constituie în sine o anomalie, trebuie să-l reintroducem într-o serie care să-l poată produce și justifica. Ce corp poate produce o stare, și mai ales o stare ce marchează trupul unui individ în întregime și definitiv? De aici necesitatea (iar pe această cale pătrundem într-un alt imens edificiu teoretic al psihiatriei de la sfârșitul secolului al XIX-lea) de a descoperi un fel de arier-corp care va justifica și va explica prin propria-i cauzalitate apariția individului care este victimă, subiect și purtător al acelei stări de disfunctionalitate. Ce înseamnă însă acest arier-corp, acest corp care se află în spatele corpului anormal? El este corpul părinților, corpul strămoșilor, corpul familiei, corpul eredității.

Studiul eredității, legarea de creditate a originii stării anormale constituie acea "metasomatizare" care a devenit necesară pentru întregul edificiu. Metasomatizarea și studiul eredității prezintă, la rândul lor, un număr de avantaje pentru tehnologia psihiatrică. Este vorba, în primul rând, de un laxism cauzal nedefinit, un laxism caracterizat prin faptul că orice poate constitui cauza oricărui fenomen. Teoria eredității psihiatrice a stabilit nu numai faptul că o maladie de un anumit tip poate provoca la descendenți o maladie de același tip, dar și că poate produce, cu același grad de probabilitate, oricare altă maladie, de orice tip. Mai mult încă, nu este neapărat obligatoriu ca o maladie să provoace o altă boală, ci aceasta poate fi provocată de un viciu, de o deficiență. Beția, de exemplu, va provoca la descendenți orice altă formă de deviere de comportament, fie că este vorba, evident, de alco-

olism, fie de o boală ca tuberculoza sau o maladie mentală, sau chiar un comportament delinevent. Pe de altă parte, laxismul cauzal atribuit eredității permite stabilirea celor mai fantastice sau, în orice caz, a celor mai suple rețele creditare. Este suficient să găsim într-unul din punctele acestei rețele ereditare un element deviant pentru a explica, plecând de aici, apariția unei anume stări la un descendent. Voi da numai un exemplu în legătură cu această funcționare ultraliberală a eredității și cu etiologia din câmpul eredității. Este un studiu făcut de Lombroso privind un criminal italian. Acest criminal italian se numea Misdea<sup>34</sup>. Avea o familie foarte numeroasă, așa că i s-a stabilit arborele genealogic pentru a se putea sesiza momentul de formare a "stării". Bunicul său nu era prea inteligent, dar era foarte activ. Subiectul avea un unchi imbecil, un alt unchi bizar și irascibil, un al treilea unchi care cra schiop, un al patrulea care era preot, semi-imbecil si irascibil, iar tatăl său era ciudat și betiv. Fratele mai mare era obscen, epileptic și bețiv, fratele mai mic era sănătos, un al patrulea frate era necontrolat și bețiv, cel de-al cincilea avea un caracter rebel. Prin urmare, al doilea din serie era ucigasul în cauză<sup>35</sup>. Observați că creditatea funcționează ca un corp fantastic al anomaliilor, fie ele trupești, psihice, funcționale sau de comportament care se vor afla la originea – la nivelul acelui metacorp, al acelei metasomatizări – apariției "Stării".

Un alt avantaj al cauzalității ereditare, un avantaj mai mult moral decât epistemologic, este că, în timp ce analiza copilăriei și a anomaliilor sale demonstrează în mod manifest că instinctul sexual nu este legat prin natura sa de funcția de reproducere (aduceți-vă aminte cle ceea ce vă spuneam data trecută), ereditatea ne permite să transferăm asupra mecanismelor anterioare reproducerii, asupra ascendenților, responsabilitatea aberațiilor pe care le putem constata la descendenți. Cu alte cuvinte, teoria eredității îi va permite psihiatriei anormalului să nu fie numai o tehnică a analizei plăcerii și a instinctului sexual, ci o tehnologie a mariajului sănătos sau nesănătos, folositor sau periculos, profitabil sau nociv. Astfel, psihiatria ajungea să fie centrată pe problema reproducerii, exact în momentul în care integra în câmpul său de analiză

toate aberațiile instinctului sexual ce determinau funcționarea nereproductivă a acestui instinct.

Avem, prin urmare, o remoralizare la nivelul acestei etiologii fantastice. Ca o concluzie putem afirma că nosografia stărilor anormale – reinstalate în marele corp policefal, labil, flotant și alunecos al eredității – va fi reformulată în marea teorie a degenerescenței. "Degenerescența" este formulată în 1857 de Morel<sup>36</sup>, deci chiar în perioada când Falret era pe cale să lichideze monomania pentru a construi noțiunea de stare<sup>37</sup>. Este epoca în care Baillarger, Griesinger, Luys propun modelele neurologice ale comportamentului anormal; este epoca în care Lucas pătrunde în domeniul eredității patologice<sup>38</sup>. Degenerescența este piesa teoretică majoră a medicalizării anormalului. Să spunem, pe scurt, că degeneratul este anormalul medicalizat din punct de vedere mitologic, sau, dacă vreți, din punct de vedere științific.

Începând de aici, pornind de la constituirea acestui personaj al degeneratului plasat într-un arbore ereditar și purtător al unei stări care nu este o stare de boală, ci o stare de anomalie, putem observa nu numai faptul că degenerescența permite funcționarea acelui gen anume de psihiatrie în care raportul de putere și raportarea la obiect nu merg în același sens. Mai mult chiar, existența degeneratului va permite o formidabilă relansare a puterii psihiatrice. De fapt, din momentul în care psihiatria a câștigat posibilitatea de a raporta orice deviere, neconformitate sau întârziere la o stare de degenerescență, vă dați seama că are o posibilitate infinită de ingerință în domeniul comportamentului uman. Oferindu-și însă posibilitatea de a depăși maladiile, atribuindu-și puterea de a trece dincolo de caracterul maladiv sau patologic și de a pune în raport direct deviația de comportament cu o stare ce este în același timp ereditară și definitivă, psihiatria își oferă posibilitatea de a nu mai încerca să vindece. Bineînțeles că medicina mentală de la începutul secolului acorda un rol foarte important caracterului incurabil, numai că incurabilitatea era definită ca atare tocmai în funcție de ceea ce trebuia să constituie rolul major al medicinii mentale, adică acela de a vindeca. Astfel, incurabilitatea nu era altceva decât limita

prezentă a unei posibile vindecări esențiale a nebuniei. Dar din moment ce nebunia trece efectiv drept tehnologie a anormalului, a stărilor anormale fixate în mod ereditar prin genealogia individului, trebuie să recunoașteți că proiectul vindecării nu mai are sens. Acest sens terapeutic dispare prin însuși conținutul patologic al domeniului acoperit de psihiatrie. Psihiatria nu mai înceareă, sau nu-și mai propune, în primul rând să vindece. Acum își poate propune (și toemai acest lucru se întâmală în apage la gare no referim) să funcționare numei ce întâmplă în epoca la care ne referim) să funcționeze numai ca formă de protecție a societății în fața pericolelor definitive cărora accasta le poate cădea victimă din partea unor oameni aflati într-o stare anormală. De la această medicalizare a anormalului, de la acest impact asupra caracterului maladiv și, deci, asupra aspectului terapeutic, psihiatria își va putea asuma efectiv o anume funcție, care nu va fi alta decât funcția de protectie și de mentinere a ordinii. Își asumă un rol de apărare socială generalizată, iar prin notiunea de ereditate, își conferă, în același timp, un drept de ingerință în sexualitatea familială. Psihiatria devine știința protecției științifice a societății, știința protecției biologice a speciei. Aș vrea să mă opresc asupra acestui punct, în care psihiatria, devenind o știință și o formă de gestionare a anomaliilor individuale, se dotează cu ceea ce a fost considerat în acea vreme un maximum de putere. Psihiatria și-a permis efectiv (iar acest lucru s-a întâmplat la sfârșitul secolului al XIX-lea) să se substituie chiar justiției; dar nu numai justiției, ci și igienei; și nu doar igienei, ci până la urmă majorității formelor de manevră și de control ale societății, pentru a deveni instanța generală de apărare a societății împotriva pericolelor care o macină pe dinăuntru.

Vă dați seama, în aceste condiții, cum a putut efectiv psihiatria, pornind de la noțiunea de degenerescență, de la analiza eredității, să se cupleze la, sau mai degrabă să dea naștere unui gen de rasism, un rasism care în acea vreme era foarte diferit față de ceea ce am numi rasismul tradițional, istoric, "rasismul etnic"<sup>39</sup>. Rasismul născut în cadrul psihiatriei acelei vremi este rasismul împotriva anormalului, rasismul împotriva unor indivizi care, fiind purtătorii unei stări, unui stigmat sau unui defect oarecare, pot transmite moștenitorilor, la modul cel mai aleatoriu, consecințele imprevizibile ale răului pe care îl poartă în ei, sau, mai bine zis, ale stării de non-normalitate pe care o poartă în ei. Este vorba, deci, de un rasism ce va avea ca funcție nu atât prevenirea sau apărarea unui grup față de altul, cât detectarea, chiar în interiorul unui grup, a tuturor celor care ar putca fi efectiv purtători ai pericolului. Un rasism intern, un rasism care permite filtrarea tuturor indivizilor din cadrul unei societăți anume. Evident că între acest tip de rasism și cel tradițional, care în Occident era, în esență, antisemitismul, a intervenit foarte repede o serie de interferențe, fără, însă, ca între cele două forme, să existe vreodată o formă de organizare efectivă și coerentă, până la apariția nazismului. Nu trebuie să ne mirăm că psihiatria germană a funcționat atât de spontan în interiorul nazismului. Rasismul cel nou, neorasismul, cel care este caracteristic secolului XX ca mijloc de apărare internă a unei societăți împotriva anormalilor, s-a născut din psihiatrie, iar nazismul nu a făcut altceva decât să cupleze acest nou rasism la rasismul etnic, care era endemic în secolul al XIX-lea.

Cred, prin urmare, că noile forme de rasism care s-au dezvoltat în Europa la sfârșitul secolului al XIX-lea și începutul secolului al XX-lea trebuie să fie raportate din punct de vedere istoric la psihiatrie. Şi totuși este cert că, deși a dat naștere acestei forme de eugenie, psihiatria nu s-a rezumat la acest gen de rasism din care nu a acoperit sau nu a confiscat decât o parte relativ limitată; departe de aceasta. Numai că, chiar și atunci când s-a debarasat de acest rasism, sau când nu a activat efectiv aceste forme de rasism, chiar și în aceste cazuri psihiatria a funcționat, de la sfârșitul secolului al XIX-lea, în principal ca mecanism și instanță de apărare socială. Cele trei faimoase întrebări puse și astăzi psihiatrilor care vin să depună mărturie în fața tribunalelor: "Este individul periculos? Inculpatul poate fi supus unei pedepse? Este inculpatul vindecabil?" rămân aceleași. Am încercat să vă demonstrez cât de lipsite de sens sunt aceste trei întrebări în fața edificiului juridic al Codului penal așa cum funcționează el și în zilele noastre. Sunt întrebări lipsite de semnificație în raport cu dreptul, dar lipsite de semnificație și în raport cu o

psihiatrie care ar fi efectiv centrată pe boală; dar aceste întrebări au un sens foarte precis, din moment ce ele sunt puse unci psihiatrii care funcționează, în principal, ca apărare socială sau, ca să revenim la termenii secolului al XIX-lea, care funcționează ca "vânătoare de degenerați". Degeneratul este un purtător de pericol. Degeneratul este cel care, orice am face, rămânc inaccesibil pedepsei. Degeneratul este cel care, în orice situație, nu poate fi vindecat. Cele trei întrebări, lipsite de semnificație din punct de vedere medical, lipsite de semnificație din punct de vedere patologic, lipsite de semnificație din punct de vedere juridic, au în schimb o semnificație foarte precisă într-o medicină a anormalului, care nu este o medicină a patologicului și a maladiei; deci într-o medicină care continuă să fie, în fond, psihiatria degeneraților. Astfel încât putem spune că întrebările puse până și astăzi psihiatrilor de aparatul judiciar relansează, reactivează fără încetare o problematică anume, problematica psihiatriei degenerescenței de la sfârsitul secolului al XIX-lea. Iar acele faimoase descrieri ubuești pe care le întâlnim și în zilele noastre în expertizele medico-legale și în care este prezentat un portret atât de incredibil al eredității, al ascendenței, al copilăriei și al comportamentului individului, au un sens istoric foarte precis. Acestea sunt reminiscentele (bineînteles, după abolirea marii teorii, a marii sistematizări degenerescenței, care fuscse făcută de la Morel până la Magnan), blocurile eretice ale acelei teorii a degencrescentei care își găsesc sălaș, un sălaș cât se poate de normal, ca replică la întrebările puse de tribunal, dar care, în ele însele, își află rădăcinile istorice în teoria degenerescentei.

În fond, ceea ce am încercat să vă demonstrez este că acea literatură, care pare a fi o literatură tragică și în același timp burlescă, își are propria genealogie istorică. Regăsim și în zilele noastre, în plină activitate, procedeele și noțiunile respective, care sunt strâns legate de funcționarea și tehnologia psihiatriei din cea de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea. Voi încerca să reiau problema funcționării psihiatriei ca formă de apărare socială la sfârșitul secolului al XIX-lea, luând ca punct de plecare problema anarhiei, a dezordinii sociale, a psi-

hiatrizării anarhiei. Deci, o lucrare despre crima politică, despre apărarea socială si despre psihiatria ordinii<sup>40</sup>.

## NOTE

- 1. Cf. H. Bonnet & J. Bulard, Rapport médico-légal sur l'état mental de Charles-Joseph Jouy, inculpé d'attentats aux moeurs, Nancy, 1868. Bonnet și Bulard erau medici-șefi ai azilului public de alienați de la Maréville, unde Ch. Jouy a fost închis după declararea de neîncepere a urmăririi penale. M. Foucault se referă la acest caz în La Volonté de savoir, op. cit., pp. 43-44.
  - Cf. H. Bonnet & J. Bulard, op. cit., p. 3.
     Cf. supra, lectia din 5 februarie.

4. H. Bonnet & J. Bulard, op. cit., pp. 8-9.

5. *Ibid.*, p. 3.

6. *Ibid.*, p. 10.

7. Cf. supra, lectia din 12 martie.

8. Raportul lui Béchet se află în H. Bonnet & J. Bulard, Rapport

médico-légal..., op. cit., pp. 5-6.

- 9. Ibid., p. 4: "Tatăl micutei Adam se plânge mult de fiica sa care este foarte nedisciplinată în ciuda tuturor pedepselor. Populația din Lupcourt [...] ar dori din toată inima ca micuța Adam să fie închisă într-o casă de corecție până la vârsta majoratului [...]. S-ar părea că la Lupcourt moravurile sunt destul de libere la copii și tineri". Cf. conferințele ținute de J. Bulard ca președinte al Societății pentru protecția copiilor (carton Rp. 8941-8990 la Biblioteca Națională a Franței).
- 10. Cf. supra, lectia din 5 februarie. Cf. J.-E.-D. Esquirol, Des maladies mentales..., op. cit., I, pp. 35-36; II, pp. 6, 52; A. Brierre de Boismont, De la menstruation considérée dans ses rapports physiologiques et pathologiques avec la folie, Paris, 1842 (reluat în "Recherches bibliografiques et cliniques sur la folie puerpérale, précédées d'un aperçu sur les rapports de la menstruation et de l'alienation mentale", Annales médico-psychologiques, 1851, III, pp. 574-610); E. Dauby, De la menstruation dans ses rapports avec la folie, Paris, 1866.

11. H. Bonnet & J. Bulard, Rapport médico-légal..., op. cit., p. 6. 12. Ibid., p. 11: "Jouy este un copil din flori, el a fost viciat din

punct de vedere congenital. Avortul mental a functionat simultan cu degenerarea organică. El posedă totuși unele facultăți, dar resortul acestora este foarte restrâns. Dacă, în copilărie, ar fi fost educat și s-ar fi aflat în contact cu principiile generale care fac legea vieții și a societăților, dacă, în sfârșit, ar fi fost supus unei forțe moralizatoare, ar fi putut câștiga ceva, și-ar fi perfecționat modul de gândire, ar fi învățat să-și organizeze mai pertinent gândurile, și-ar fi îmbunătățit simțul moral pervertit și lăsat pradă impulsurilor proprii arieraților de felul său, ar fi învățat singur poate valoarea unui act. El nu ar fi fost mai puțin imperfect prin toate acestea, dar psihologia medicală l-ar fi putut plasa în limitele unei oarecare responsabilități în fața actelor civile".

13. Ibid.. pp. 10-11.

- 14. *Ibid.*, p. 11: "Acest lucru poate fi observat la imbecili, și aceasta explică, în parte, tendințele lor, pentru că au organe care îi incită; și, cum nu dețin facultatea de a judeca valoarea lucrurilor și nici simțul moral care să-i rețină, se lasă antrenați bruse".
  - 15. Ibid., pp. 9-12.
  - 16. Ibid., p. 7.
  - 17. Ibid., p. 9.
  - 18. Ibid., p. 10.
  - 19. Cf. dosarul citat mai sus despre Moi, Picrre Rivière...
- 20. Este vorba de autorii care, până la cotitura marcată de Griesinger și Falret (cf. supra, lecția din 12 februarie), au aplicat ideile lui J.-E.-D. Esquirol, Note sur la monomanie homicide, Paris, 1827.
- 21. Tema este de ja prezentă în lucrări ca aceea a lui Th. Fienus, De viribus imaginationis tractatus. Londra, 1608.
- 22. Melancoliei erotice (love melancholy) îi sunt consacrate primul volum din R. Burton, The Anatomy of Melancholy, Oxford, 1621, și lucrarea lui J. Ferrand, De la maladie d'amour ou mélancolie érotique, Paris, 1623.
- 23. Vezi, de exemplu, J.-P. Falret, Des maladies mentales et des asiles d'aliénés. Leçons cliniques et considérations générales, Paris, 1864, p. III: "Doctrina senzualistă a lui Locke și Condillac domina pe atunci ca o stăpână aproape absolută [...]. Această doctrină a filosofilor [...] a fost importată de Pinel în patologia mentală". Mult mai radicale, percepția distanței ("Doctrinele maeștrilor noștri Pinel și Esquirol au dominat, la modul absolut, medicina mentală [...]. Rar putem întâlni astfel de doctrine stiințifice destul de ferm ancorate pentru a putea rezista eforturilor succesive a trei generații") și conștiința unei rupturi începând cu anii '50, în J. Falret, Études cliniques sur les maladies mentales et nerveuses, Paris, 1890, pp. V-VII.
- 24. După H. Legrand du Saulle, Étude clinique sur la peur des espaces (agoraphobie des Allemands), névrose émotive, Paris, 1878, p. 5, termenul nu a fost inventat de R. Krafft-Ebing, ci de C. Westphal, "Die Agoraphobie. Eine neuropathische Erscheinung", Archiv für Psychiatrie und Nervenkrankheiten, 111/1, 1872, pp. 138-161, pe baza unei solicitări a lui Griesinger din 1868.
- 25. Teza lui E. Zabé, Les Aliénés incendiaires devant les tribunaux, Paris, 1867, a fost precedată de Ch.-Ch.-H. Marc, De la folie..., op. cit., II, pp. 304-400 (publicată inițial sub titlul "Considérations médico-légales sur la monomanie et particulièrement sur la monomanie

incendiaire", Annales d'hygiène publique et de médecine légale, X, 1833, pp. 388-474); H. Legrand du Saulle, De la monomanie incendiaire, Paris, 1856 (cf. Id., De la folie devant les tribunaux, op. cit. pp. 461-484).

26. Th. Gorry, Des aliénés voleurs. Non-existence de la kleptomanie et des monomanies en général comme entités morbides, Paris, 1879. Vezi şi Ch.-Ch.-H. Marc, *De la folie..., op. cit.*, II, pp. 247-303. 27. Ch. Lasègue, "Les exhibitionnistes", *Union médicale*, 50, 1 mai

1877, pp. 709-714 (apoi în Études médicales, I, Paris, 1884, pp. 692-700). Cf. articolul citat, "Des exhibitionnistes" de V. Magnan.

28. J.C. Westphal, "Die conträre Sexualempfindung...", art. cit., (trad. fr.: "L'attraction des sexes semblables", Gazette des hôpitaux, 75, 29 iunie 1878); Cf. H. Gock, "Beitrag zur Kenntniss des conträren Sexualempfindung", Archiv für Psychiatrie und Nervenkrankheiten, V, 1876. pp. 564-574; J.C. Westphal, "Zur conträre Sexualempfindung", Archiv für Psychiatrie und Nervenkrankheiten, VI, 1876, pp. 620-621.

29. V. Magnan, De la folie des antivivisectionnistes. Paris [f.a.:

18841

30. Cf. M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., pp. 58-60.

31. Cf. J.-P. Falret, Des maladies mentales et des asiles d'aliénés, op. cit., p. X: "În loc să recurgă la leziunea inițială a facultăților în maladiile mentale, medicul specialist trebuie să se ocupe de studiul

stărilor psihice complexe așa cum există ele în natură".

- 32. Studiile lui J.-G.-F. Baillarger au fost citate supra, în lecția din 12 februarie. Lucrările lui J. Luys la care se referă M. Foucault au fost adunate în Etudes de physiologie et de pathologie cérébrales. Des actions réflexes du cerveau, dans les conditions normales et morbides de leurs manifestations, Paris, 1874. Între 1879 și 1885, J.H. Jackson a editat revista de neurologie Brain. Vezi în special eseul său, On the Anatomical and Physiological Localisation of Movements in the Brain (1875), în Selected Writings, Londra, 1931. Interesul lui M. Foucault față de Croonian Lectures ale lui Jackson și față de jacksonism reiese din Maladie mentale et Psychologie, Paris, 1995, pp. 23, 30-31 (reeditare a lucrării Maladie mentale et Personnalité, Paris, 1954).
- 33. Autorilor deja citați trebuie să îl adăugăm pe E. Kraepelin, Lehrbuch der Psychiatrie, Leipzig, 1883; Id., Die psychiatrischen Aufgaben des Staates, Jena, 1900 (trad. fr.: Introduction à la psychiatrie clinique, Paris, 1907, în special pp. 5-16, 17-28, 88-99).

  34. În legătură cu cazul Misdea, vezi C. Lombroso & A.G. Bianchi,

Misdea e la nuova scuola penale, Torino, 1884, pp. 86-95.

- 35. Cf. arborele genealogic al lui Misdea, ibid., p. 89.
- 36. B.-A. Morel, Traité des dégénérescences..., op. cit.
- 37. J.-P. Falret, "De la non-existence de la monomanie" si "De la folie circulaire", în Id., Des maladies mentales et des asiles d'aliénés.

- op. cit., pp. 425-448, 456-475 (prima aparitie a articolelor datează din 1854).
- 38. P. Lucas, Traité philosophique et physiologique de l'hérédité naturelle..., op. cit.
- 39. Cf. M. Foucault, *Il faut désendre la société, op. cit.*, p. 230 și urm.
- 40. Michel Foucault va consacra seminarul său din anul 1976 "studiului categoriei «indivizilor periculoşi» în psihiatria criminală", comparând "noțiunile legate de «apărarea socială» și cele legate de noile teorii privind responsabilitatea civilă, așa cum au apărut acestea la sfârșitul secolului al XIX-lea" (*Dits et Ecrits*, III, p. 130). Acest seminar încheie ciclul de cercetări consacrate expertizei psihiatrice, început în 1971.

# **REZUMATUL CURSULUI\***

<sup>\*</sup> Publicat în Annuaire du Collège de France, anul 76, Istoria sistemelor de gândire, anii 1974–1975, 1975, p. 335. Reluat în Dits et Ecrits, 1954–1988, ed. de D. Defert & F. Ewald, colab. J. Lagrange, Gallimard /,,Bibliothèque des sciences humaines", 1994, 4 vol.; cf. II, nr. 165, pp. 822–828.

Marea familie nedefinită și confuză a "anormalilor", care a constituit spaima sfârșitului secolului al XIX-lea, nu marchează numai o fază de incertitudine sau un episod nefericit din istoria psihopatologiei; ea s-a format în corelație cu un întreg ansamblu de instituții de control, cu o întreagă serie de mecanisme de supraveghere și de repartiție; și atunci când a fost aproape integral acoperită de categoria "degenerescenței", a dus la elaborări teoretice derizorii, dar cu efecte dureros de reale.

Grupul anormalilor s-a format pornind de la trei elemente a căror constituire nu a fost chiar sincronică.

1. Monstrul uman. O veche notiune al cărei cadru de referință este legea. Prin urmare, o noțiune juridică, dar în sensul său larg, pentru că nu este vorba numai de legile societății, ci și de legile naturii; câmpul de apariție al monstrului este un domeniu juridico-biologic. Rând pe rând, figurile ființei jumătate om, jumătate animal (puse în valoare mai ales în Evul Mediu), individualitățile dedublate (valorificate în special în timpul Renașterii), hermafrodiții (care au pus atâtea probleme în secolele al XVII-lea și al XVIII-lea) au întruchipat această dublă infracțiune; ceea ce face ca un monstru uman să fie un monstru nu este numai caracterul de excepție față de forma speciei, ci tulburarea pe care o provoacă în normele juridice (fie că e vorba de legile căsătoriei, de canoanele botezului sau de regulile succesiunii). Monstrul combină imposibilul cu interdicția. În perspectivă trebuie studiate marile procese ale hermafrodiților

în cursul cărora s-au înfruntat juriștii cu medicii, de la afacerea din Rouen (la începutul secolului al XVII-lea) până la procesul Annei Grandjean (la mijlocul veacului următor); tot astfel trebuic studiate lucrări ca *Embriologia sacră* a lui Cangiamila, publicată și tradusă în secolul al XVIII-lea.

Cangiamila, publicată și tradusă în secolul al XVIII-lea.

Pornind de aici, vom putea înțelege numeroase echivocuri care continuă să bântuie analiza și statutul omului anormal, chiar și după ce acesta a redus și confiscat trăsăturile caracteristice monstrului. În primul rând al acestor echivocuri se află un joc niciodată controlat pe deplin între excepția de la natură și infracțiunea în fața legii. Acestea nu se mai suprapun, ceea ce nu înseamnă că jocul dintre ele a luat sfârșit. pun, ceea ce nu înseamnă că jocul dintre ele a luat sfârșit. Devierea "naturală" de la "natură" modifică efectele juridice ale transgresiunii, fără însă a le anula complet; devierea în cauză nu ne trimite pur și simplu la lege, dar nici nu sistează acțiunea acesteia; devierea îi întinde capcane legii, provocând efecte, declanșând mecanisme, făcând apel la instituții parajudiciare și marginal medicale. Am putut studia în acest sens evoluția expertizei medico-legale în domeniul penal, de la actul "monstruos" problematizat la începutul secolului al XIX-lea (cu afacerile Cornier, Léger, Papavoine) până la apariția acelei noțiuni de individ "periculos" căreia ne este imposibil să-i atribuim un sens medical sau un statut juridic — și care rămâne cu toate acestea noțiunea fundamentală a si care rămâne, cu toate acestea, noțiunea fundamentală a expertizelor contemporane. Punându-i și astăzi medicului întrebarea absolut lipsită de sens: este acest individ periculos? (o întrebare ce contrazice dreptul penal bazat numai pe condamnarea actelor și care stabilește o legătură naturală între maladie și infracțiune) tribunalele resuscitează, prin intermediul unor transformări ce se cer analizate, echivocurile vechilor monstri seculari.

2. Individul cu devieri ce trebuie corectate. Este un personaj mai recent decât monstrul. El are legătură nu atât cu imperativele legii și cu formele canonice ale naturii, cât cu tehnicile de dresaj și cu exigențele acestora. Apariția "incorigibilului" este contemporană cu implementarea tehnicilor disciplinei, la care asistăm în secolele al XVIII-lea și al XIX-lea –

în armată, în școli, în ateliere, apoi, ceva mai târziu, chiar în familii. Noile procedee de dresare a corpului, a comportamentului, a aptitudinilor creează problema celor care scapă acestei normări, care nu mai ține de suveranitatea legii.

"Interdicția" era măsura judiciară prin care un individ era, cel puțin parțial, descalificat ca subiect de drept. Acest cadru, juridic și negativ, va fi în parte acoperit, în parte înlocuit cu un ansamblu de tehnici și procedee prin care se va încerca dresarea celor care opun rezistență și corectarea incorigibililor. "Recluziunea" practicată pe scară largă începând cu secolul al XVII-lea poate părea o formulă intermediară între procedura negativă a interdicției judiciare și procedeele, uneori pozitive, de recuperare. Încarcerarea exclude de fapt și funcționează în afara legilor, dar își oferă drept justificare necesitatea de a corecta, de a ameliora, de a obține recunoașterea culpei, de alface pe subiect să revină la "sentimente mai bune". De la această formă confuză, dar hotărâtoare din punct de vedere istoric, trebuie să pornim atunci când ne propunem să studiem apariția, la date istorice foarte precise, a diferitelor instituții de recuperare și a categoriilor de indivizi cărora li se adresează acestea. Este momentul apariției tehnico-instituționale a orbilor, a surdo-muților, a imbecililor, a arieraților, a nevroticilor, a dezechilibraților.

Monstru banalizat și palid, anormalul secolului al XIX-lea este în același timp un descendent al acestor incorigibili apăruți pe marginea tehnicilor moderne de "redresare".

3. Onanistul. Este o figură cu totul nouă în secolul al XVIII-lea. El își face apariția în corelație cu noile raporturi dintre sexualitate și organizarea familială, cu noua poziție a copilului în cadrul grupului familial, cu importanța acordată trupului și sănătății. Este vorba de momentul apariției corpului sexual al copilului.

De fapt, această apariție are o lungă preistorie: dezvoltarea comună a tehnicilor de îndrumare a conștiinței (în noua pastorală creată de Reformă și de Conciliul de la Trento) și a instituțiilor educaționale. De la Gerson la Alphonse de Liguori, o întreagă rețea discursivă a dorinței sexuale, a corpului

senzual și a păcatului de *mollities* este asigurată prin obligația mărturisirii ca penitență și printr-o practică foarte codificată a interogatoriilor subtile. Putem spune, la modul schematic, că tradiționalul control al relațiilor interzise (adulter, incest, sodomie, bestialitate) a fost dublat prin controlul "cărnii" în cadrul mișcărilor elementare ale concupiscenței.

cadrul miscărilor elementare ale concupiscenței.

Dar, pe acest fond, cruciada împotriva masturbației creează o ruptură. Această campanie debutează cu mare zgomot mai întâi în Anglia, către anii 1710, prin publicarea cărții Onania și continuă în Germania, înainte de a se declanșa și în Franța, cu lucrarea lui Tissot. Rațiunea sa de a fi este enigmatică, dar efectele sunt nenumărate. Nici una, nici celelalte nu pot fi determinate decât dacă ținem seama de câteva dintre trăsăturile caracteristice ale campaniei împotriva masturbației. Ar fi superficial să vedem în cruciada respectivă – într-o perspectivă apropiată de Reich care a inspirat recent lucrările lui Van Ussel – numai un proces de represiune legat de noile exigențe ale industrializării: corpul productiv opus corpului plăcerii. De fapt, această campanie nu are, cel puțin în secolul al XVIII-lea, forma unei discipline sexuale generale: în mod privilegiat, dacă nu chiar exclusiv, se adresează adolescenților sau copiilor, și mai exact celor din familii burgheze sau cu dare de mână. Ea plasează sexualitatea, ori măcar folosirea propriului trup în scopuri sexuale, la originea unei serii nesfârșite de tulburări psihice care își pot manifesta efectele sub toate aspectele și la toate vârstele. Forța etiologică nelimitată a sexualității, la nivelul trupului și al bolilor, este una dintre temele cele mai constante nu numai în textele enigmatică, dar efectele sunt nenumărate. Nici una, nici una dintre temele cele mai constante nu numai în textele acestei noi morale medicale, dar și în cele mai serioase lucrări de patologie. Dar dacă prin masturbație copilul devine răspunzător de propriul său corp și de propria sa viață, în cazul "abuzului" la care recurge în sexualitatea sa, părinții sunt denunțați ca adevărații vinovați: lipsa de supraveghere, neglijenta și mai ales lipsa de interes pentru propriii copii, pentru corpul și comportamentul acestora, ceea ce îi determină să-i încredinteze doicilor, servitorilor sau preceptorilor, toți acei intermediari condamnati de obicei ca initiatori ai desfrâului (Freud își va inspira de aici prima sa teorie privind

"seducția"). De-a lungul acestei campanii se prefigurează imperativul unui nou raport părinți-copii, iar în sens mai larg, o nouă economie a raporturilor intrafamiliale: consolidarea și intensificarea raporturilor tată-mamă-copii (în detrimentul raporturilor multiple ce caracterizau "clanul"), răsturnarea sistemului de obligații familiale (care înainte mergeau de la copii la părinți și care, acum, tind să transforme copilul într-un obiect primordial și permanent al datoriilor părintești, părinții fiind responsabili din punct de vedere moral și medical până în ultima fibră a descendenței), apariția principiului de sănătate ca lege fundamentală a legăturilor familiale, repartizarea celulei familiale în jurul corpului copilului – și în special al corpului sexual –, organizarea unei legături nemijlocite, corp la corp, între părinți și copii în cadrul căreia se împletesc foarte complex dorința și puterea și, în sfârșit, necesitatea unui control și a unei cunoașteri medicale externe pentru a arbitra și reglementa aceste noi raporturi între pentru a arbitra și reglementa aceste noi raporturi între vigilența obligatorie a părinților și trupul atât de fragil, iritabil și excitabil al copiilor. Cruciada împotriva masturbației traduce în fapte reorganizarea familiei restrânse (părinți și copii) ca un nou aparat de cunoaștere și putere. Punerea în discuție a sexualității copilului și a tuturor anomaliilor ce i se atribuie a fost unul dintre procedeele de constituire a acestui nou dispozitiv. Aici s-a format mica familie incestuoasă ce caracterizează societatea noastră, minusculul spațiu familial saturat din punct de vedere sexual în care am crescut și în care continuăm să trăim

Individul "anormal", asumat de la sfârșitul secolului al XIX-lea de atâtea instituții, argumentații și forme de cunoaștere derivă în același timp din caracterul de excepție juridico-naturală a monstrului, din multitudinea de incorigibili acaparați de aparatele de recuperare și din secretul universal al sexualității infantile. De fapt, cele trei figuri – monstrul, incorigibilul și onanistul – nu merg practic în același sens, nu se confundă. Fiecare se va înscrie în sisteme autonome de referință științifică: monstrul într-o teratologie și embriologie care și-au găsit, prin Geoffroy Saint-Hilaire, prima formă importantă de coerență științifică; incorigibilul într-o

psihofiziologie a senzațiilor, motricității și aptitudinilor; onanistul într-o teorie a sexualității elaborată lent începând cu *Psychopathia sexualis* a lui Kaan.

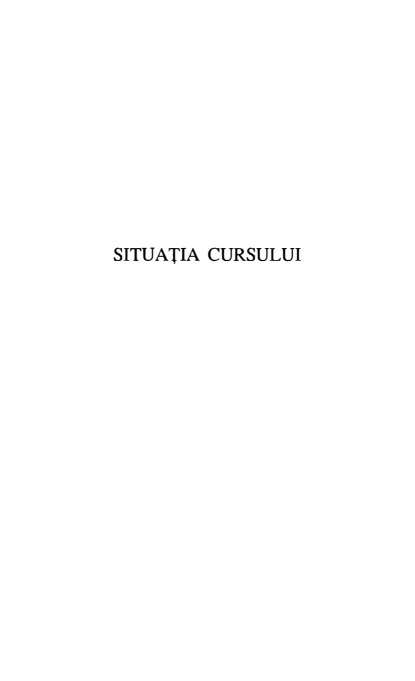
Dar specificitatea acestor referințe nu trebuie să ne facă să uităm trei fenomene esențiale, care o anulează parțial sau măcar o modifică: edificarea unei teorii generale a "degenerescenței" care, începând cu cartea lui Morel (1857), va servi, timp de peste o jumătate de veac, drept cadru teoretic, dar și drept justificare socială și morală, pentru toate tehnicile de detectare, de clasificare și intervenție asupra anormalilor; organizarea unei rețele instituționale complexe care, la frontiera cu medicina și justiția, servește în același timp drept structură de "primire" pentru anormali și drept instrument de "apărare" a societății; în sfârșit, mișcarea prin care cel mai recent element apărut în istorie (problema sexualității infantile) le va acoperi pe celelalte două, pentru a deveni, în secolul al XX-lea, cel mai fecund principiu de explicare a tuturor anomaliilor.

Antiphysis-ul, pe care spaima de monstru îl punea odinioară într-o lumină exceptională, este strecurat acum de sexualitatea universală a copiilor în micile anomalii de toate zilcle.

Din 1970, seria de cursuri s-a referit la formarea treptată a unei științe și a unei puteri de normalizare începând cu procedurile juridice tradiționale ale penitenței. Cursul din anul 1975–1976 va încheia acest ciclu prin studiul mecanismelor prin care, de la sfârșitul secolului al XIX-lea. a apărut pretenția de "a apăra societatea".

\*

Seminarul din acest an a fost consacrat analizei transformărilor expertizei psihiatrice în obiect penal, de la marile afaceri de monstruozitate criminală (cazul princeps fiind Henriette Cornier) până la diagnosticul stabilit delincvenților "anormali".



Cartea Anormalii este formată dintr-o serie de unsprezece lecții care dezvoltă, între 8 ianuarie și 19 martie 1975, proiectul de studiu și articulare a diferitelor elemente ce au dus, în istoria Occidentului modern, la formarea conceptului de anormalitate.

Rezumatul publicat în Annuaire du Collège de France pe anul 1974–1975, reprodus aici<sup>1</sup>, oferă o bună sinteză a cursului în privința delimitării clare și a descrierii riguroase a celor "trei elemente" ce formează "grupul anormalilor", un ansamblu ale cărui "statut" și "amploare" au fost stabilite abia la sfârșitul secolului al XIX-lea: monstrul, incorigibilul, onanistul. Trebuie precizat, însă, că, față de programul pe care îl prezintă Foucault în prima ședință, cea de-a doua categorie (cea a "indivizilor cu devieri de corectat"), sufocată între celelalte două, a dispărut aproape integral ca obiect beneficiind de o documentație autonomă și, din anumite puncte de vedere, s-a dizolvat în prezentarea generală ca o figură a "neasimilabilului la sistemul normativ de educație" (19 martie).

În cea de-a zecea ședință, deci aproape de încheierea cursului, Foucault face un prim bilanț al lucrărilor și semnalează o schimbare. După ce a stabilit importanța temei inadaptabilului în perspectiva "ajustării problematicii monstrului și a instinctului la problematica masturbatorului și a sexualității infantile", Foucault încearcă să umple, în măsura posibilului,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Foucault, *Dits et Ecrits*, 1954–1988, ed. de D. Defert & F. Ewald, colab. J. Lagrange, Paris, Gallimard, 1994, II, n<sup>o</sup> 165, pp. 822–828 (citat în continuare: DE, volum, nr. art., pag.).

această lacună. El prezintă, la 19 martie, cazul unui "copil neascultător" supus unui procedeu de "psihiatrizare", dar recunoaște în același timp că "nu a avut timp să-i facă" genealogia, care va rămâne "cu puncte de suspensie". Așa va rămâne și în Voința de a sti, care reia cazul respectiv într-un mod încă mai concis și fără sprijinul unei dezbateri complexe, așa se întâmplase în curs². Problematica prezentată aici nu ține numai de familia conectată de acum înainte la un "sistem de control și de putere" diferit de cel din cultura rurală; de o "nouă îngrijorare" care își face apariția și se impune "în fața unei sexualități unde copiii și adulții marginalizați își dau întâlnire"; ține în special de demersul important realizat mai ales în cursul acestor ani în procesul de "descoperire a copilului și a copilăriei de către psihiatrie". Pentru că, din momentul în care "infantilitatea" copilului începe să devină un criteriu pentru "analiza comportamentelor" diforme (adică a întârzierii în dezvoltare) se impune detectarea urmelor acesteia în comportament pentru a o putea psihiatriza. Din acest moment deci "vor putea fi psihiatrizabile comportamentele adultului" în care putem surprinde semne de infantilism.

Dacă stabilim un câmp – cel anunțat în prima ședință și specificat în rezumatul din *Anuar* – în interiorul căruia nu găsim numai monstrul uman ("excepția" de la norma reproducerii) într-o accepție mai întâi "juridico-naturală", apoi "juridico-biologică", ci și individul ce trebuie îndreptat ("un fenomen obișnuit în iregularitatea sa") și copilul masturbator ("un personaj cvasi-universal"), arheologia și genealogia ne demonstrează că anormalul, așa cum a fost el definit la sfârșitul secolului al XIX-lea de instituțiile care l-au asumat, este descendentul acestor trei figuri. E adevărat că în opinia lui Foucault ele au o origine și o istorie cu totul diferite. Rămân pentru multă vreme distincte (și separate), pentru că "sistemele de putere și sistemele de cunoaștere" care le asumă rămân, la rândul lor, distincte (și separate). În plus, de-a

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. M. Foucault, *La volonté de savoir*, Paris, Gallimard, 1976, pp. 43–44.

lungul întregii epoci moderne, în icrarhia lor s-a opcrat o "răsturnare a importanței" completă și uneori haotică. Dar ceea ce este esențial este faptul că marele monstru (înscris de acum înainte într-o teratologie și embriologie de "mare coerență științifică"), incorigibilul ("cel care rezistă oricărei forme de disciplină" și ale cărui manifestări sunt adesea definite potrivit "psihofiziologiei senzațiilor"), și micul masturbator (în jurul căruia s-a construit o adevărată psihopatologie sexuală) se întâlnesc cu toții în anormal.

Dacă acel caz prezentat în ședința a unsprezecea a propus apariția "profilului nelinistitor" al unui copil considerat neascultător pentru că familia și comunitatea au fost integrate într-o altă logică de control, lecțiile referitoare la monstrul uman, devenit monstru judiciar, și la onanist, înlănțuit în constelația perversiunilor, propun în schimb un tratament sistematic al acestor două figuri fundamentale pentru formarea anormalului. Cercetarea este aprofundată, iar documentația are un caracter aproape exhaustiv. Motivul acestui decalaj constă probabil în faptul că Foucault dezvoltă aici, pe de o parte, conținutul unui număr de dosare deja pregătite și pe care intenționa să le publice, cel puțin parțial; iar, pe de altă parte, autorul reia conținutul unor manuscrise menite să capete forma unei cărți. *Anormalii* ne propun nu numai o schiță foarte clară a acestor dosare și manuscrise, dar și reconstituirea a ceea ce s-a pierdut.

#### ..DOSARELE"\*

### 1. Dosarul expertizelor medico-legale

Într-o "Convorbire despre închisoare", Michel Foucault spune că pregătea în acea vreme (1975) un studiu despre expertiza psihiatrică în domeniul penal, pe care intenționa să-l

<sup>\*</sup> Am desemnat prin acest termen culegerile de note clasificate de Michel Foucault și păstrate de Daniel Defert.

publice<sup>3</sup>. Într-adevăr, acest efort apare în mai multe rânduri pe parcursul lecțiilor, sub forma unor dosare deja elaborate și aproape gata de tipar (biblioraftul s-a păstrat printre documentele moștenite de Daniel Defert). Toate acesta se prezintă în două mari categorii. Unele dosare, cele analizate mai profund de Foucault, se referă la începutul secolului al XIX-lea, în momentul nașterii psihiatriei judiciare al cărei discurs se află abia în curs de gestație; altele datează din cea de-a doua jumătate a secolului XX<sup>4</sup>. Între cele două ansambluri, există o întreagă serie de cazuri care demonstrează importante transformări în procesul de integrare a psihiatriei în medicina legală.

a. Expertizele contemporane. Prima parte a dosarului care deschide sedinta din 8 ianuarie este formată dintr-un ansamblu de expertize propuse justiției franceze de psihiatri care s-au bucurat de mare faimă între 1955 și 1974. Acestea au fost alese dintre nenumărate documente cercetate de Foucault la organele de informare curente. Ele se referă la procese aflate încă în curs sau încheiate de câțiva ani. Materialul cules, format și din informații ținând de faptul divers sau articole din presa de specialitate (reviste juridice), îi permite lui Foucault să parcurgă pasaje largi care conțin, cât se poate de clar, pe alocuri, problemele ce vor forma eșafodajul unei părți a cursului. Astfel apar chestiuni capitale ca acelea din enunturile care au "putere de viață și de moarte" și "funcționează în instituția judiciară ca discurs al verității"; teme ca accea a grotescului ("suveranitatea grotescă") sau a caracterului ubuesc ("teroarea ubu-escă"), care ar trebui să sugereze utilizarea unei categorii de "analiză istorico-politică", pentru că demonstrează nivelul cel mai ridicat al "esectelor puterii pornind de la cel care le produce". De obicei, plecând de la

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Foucault, DE, II, 156; 746. Într-adevăr, în seminarul său de la Collège de France, Michel Foucault se ocupă în acceasi perioadă de expertiza psihiatrică.
<sup>4</sup> Ibid.

observații de acest tip, de la analize ce par la început interstițiale și dezvoltând adesea argumente de ja abordate sau ipoteze avansate în ședințele precedente, Foucault se îndepărtează brusc de "prezent", se scufundă în "istorie", pentru a reveni pe neașteptate la "prezent". Este vorba de un periplu ce leagă într-un mod neobișnuit — și mereu surprinzător — ansamblul problemelor pe care Foucault le are în lucru (de exemplu, în prima prelegere, problema discursurilor care au efecte de putere superioare celorlalte și care reprezintă "valori demonstrative" aparținând "subiectului enunțător") de indispensabilele informații de ordin general sau chiar de uzaj curent.

b. Expertizele din primele decenii ale secolului al XIX-lea. Cea de-a doua parte a dosarului, folosită în ședința din 5 februarie și reluată în mai multe rânduri în lecțiile următoare, este formată dintr-o serie de expertize cerute de justiția franceză unor psihiatri renumiți și realizate începând cu anul 1826. Deci din momentul în care aplicarea articolului 64 al Codului penal din 1810 ("Nu există crimă sau delict atunci când inculpatul se află în stare de demență în timpul acțiunii, sau când a fost constrâns de o forță căreia nu i-a putut rezista")<sup>5</sup> determină înlocuirea instituției judiciare cu instituția medicală, în cazurile de nebunie. Cele mai importante probleme ridicate aici de Foucault – și care implică, dacă judecăm după trimiterile destul de frecvente, cursurile din cei trei ani precedenți (Teoria și instituțiile penale, Societatea punitivă, Puterea psihiatrică<sup>6</sup>) – se regăsesc diseminate, uneori în forme modificate, în corpul textelor sale anterioare sau contemporane (îndeosebi în A supraveghea și a pedepsi, publicat în 1975) și posterioare (în special în Voința de a sti, care apare în oc-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. E. Garçon, *Code pénal annoté*, I, Paris, 1952, pp. 207-226; R. Merle & A. Vitu, *Traité de droit criminel*, I, Paris, 1984<sup>6</sup>, pp. 759-766 (prima ed. 1967).

<sup>6</sup> Rezumate în M. Foucault, *DE*, II, 115: pp. 389-393; 456-470; 145; 675-686

tombrie 1976). Aceleași probleme traversează ciclul de cursuri ținut la Collège de France în 1970-1971 (câteva lecții din Voința de a sti<sup>7</sup>) până în 1975-1976 (câteva lecții din Trebuie să apărăm societatea8). Deci, încă din perioada în care Foucault, după ce a pus problema "procedurilor juridice traditionale ale căinței", a abordat studiul "formării treptate a unei cunoașteri și puteri de normalizare" și până când, decoperind "mecanismele prin care, de la sfârșitul secolului al XIX-lea se emite pretenția «apărării societății»", Foucault apreciază că cercetarea sa și-a atins capătul<sup>9</sup>. În ansamblul cursurilor consacrate implicării psihiatriei în medicina legală găsim remarcabile anticipări ale temelor abordate in extenso în anii următori (de exemplu, Nașterea biopoliticii și Despre guvernarea celor vii, din 1978-1979<sup>10</sup> si, respectiv, 1979-1980<sup>11</sup>), iar, din anumite puncte de vedere, găsim premisele unor studii posterioare (cursul Subiectivitate și adevăr datează din 1980-1981<sup>12</sup>). Foarte adesea, problemele ridicate în acest curs nu sunt dezvoltate decât în funcție de valoarea lor pedagogică. Ele sunt sortite deci să dispară prin reorganizarea planului de lucru ce va urma primului volum din Istoria sexualității. O dovadă în acest sens o constituie schimbarea de perspectivă pe care o presupune cotitura din 1981 (Hermeneutica subiectului<sup>13</sup>), ceea ce pare evident dacă vom compara intervențiile

 $<sup>^{7}</sup>$  Rezumat în M. Foucault, *DE*, II, 101: 240-244. Este vorba de primul curs al lui Michel Foucault ținut la Collège de France, al cărui titlu - *La* Volonté de savoir – va fi reluat pentru primul volum din Histoire de la sexualité.

<sup>8</sup> M. Foucault, *Il faut défendre la société. Cours au Collège de France* (1975–1976), ed. de M. Bertani & A. Fontanna, Paris, Gallimard/Seuil,

<sup>9</sup> M. Foucault *DE*, II. 165: 828.

<sup>10</sup> Rezumat în M. Foucault, *DE*, III, 274: 818–825.

Rezumat în M. Foucault, DE, IV, 289: 125-129.

M. Foucault, DE, IV, 304: 214: "Istoria subiectivității fusese abordată prin studierea împărțirilor operate în societate în numele nebuniei, al bolii, al delincvenței și a efectelor acestora asupra constituirii unui subiect rezonabil si normal".

<sup>13</sup> Rezumat în M. Foucault, *DE*, IV, 323: 353–365.

adunate în cel de-al patrulea volum din *Spuse și scrise* cu ansamblul ultimelor opere publicate. *Uzajul plăcerilor* și *Grija față de sine* (1984).

c. Expertizele de legătură. Primul "câmp al anomaliei" (încă restrâns și provizoriu), dominat masiv de "monstrul judiciar", este traversat, încă de la constituirea sa (sedinta din 12 martie) de problema sexualității. Pentru Foucault, există două moduri de traversare a acestui câmp: prin noțiunile de ereditate și degenerescență; prin conceptele de deviație și perversiune, de aberație și inversiune. Principala expertiză de tranziție se referă la un soldat căruia un medic militar (pe care l-am putea considera adept al lui Esquirol) îi stabilește mai întâi diagnosticul de monomanie. Subiectul este apoi consultat de un psihiatru care introduce (în stadiu embrionar, deocamdată) notiunca de "devieri maladive ale apctitului genezic", pregătind astfel faza în care plăcerca va deveni un "obiect psihiatric sau psihiatrizabil" și când va fi construită o "teorie a instinctului" și a "aberațiilor sale, legate de imaginațic". Aceste teorii vor domina întreaga a doua iumătate a secolului al XIX-lea.

#### 2. Dosarul privind monstrul uman

Evident că Michel Foucault nu a avut intenția să abordeze, pe baza documentației strânse, problema monstrului în sensul dat acestui termen de ultima mare summa teratologică a literaturii europene, pe care i-o datorăm lui Cesare Taruffi<sup>14</sup>. El a ales mai degrabă accepția, extrem de originală, propusă de *Istoria* lui Ernest Martin<sup>15</sup>, care i-a permis stabilirea

<sup>14.</sup> Lucrarea în 8 volume a lui C. Taruffi, *Storia della teratologia*, Bologna, 1881–1894, reconstituie, în cele mai mici amănunte, biblioteca și muzeul monstrilor de care s-au ocupat numeroși medici și chirurgi din epoca modernă.

<sup>15.</sup> E. Martin, Histoire des monstres depuis l'Antiquité jusqu'à nos jours. Paris, 1880. Primul capitol ("Legislațiile antice și monstrii", pp. 4-16) propune un cadru sintetic al evoluției vechiului drept roman referitoare la

cadrului de referintă al cercetării: un con de umbră al discursului occidental, pe care Foucault îl numește "o tradiție deopotrivă juridică și științifică".

- a. Monstrul juridico-natural și juridico-biologic. La vârful tradiției evocate de Foucault se află, probabil după o sugestie aceluiași Martin, Embryologia sacra a lui Francesco Emmanuele Cangiamila<sup>16</sup>. Foucault, care folosește traducerea franceză a lui Joseph-Antoine Dinouart, dar în ultima ediție, considerabil amplificată și aprobată de Academia regală de chirurgie<sup>17</sup>, interpretează această lucrare ca pe un tratat în care fuzionează, după cât se pare pentru prima dată, două teorii până atunci foarte diferite: teoria juridico-naturală și cea juridi co-biologică.
- b. Monstrul moral. Aceasta reprezintă inversarea, realizată la sfârșitul secolului al XVIII-lea, a ideii de monstru juridiconatural și juridico-biologic. În timp ce înainte "monstruozitatea purta în sine un indiciu de criminalitate", acum avem "o bănuială sistematică de monstruozitate pe fondul criminalității". Prima figură de monstru moral pe care

monstra, care începe cu această remarcă: "La Roma descoperim o legislație teratologică ce dovedește că spiritul juridic al acestei națiuni nu neglija nici un subiect susceptibil de o anume reglementare" (*ibid.*, p. 4).

16 F. E. Cangiamila, Embriologia sacra overo del'uffizio de' sacerdoti,

medici e superiori circa l'eterna salute de'bambini racchiusi nell 'utero libri quatro, Palermo, 1745. Răspândirea acestui text în Europa nu are loc decât după traducerea sa în latină, considerabil revizuit și amplificat: Embryologia sacra sive de officio sacerdotum, medicorum et aliorum circa aeternam parvulorum in utero existentium salutem libri quatuor, Panormi, 1758.

<sup>17</sup> F. E. Cangiamila, Abrégé de l'embryologie sacrée, ou Traité des devoirs des prêtres, des médecins, des chirurgiens et des sages-femmes envers les enfants qui sont dans le sein de leurs mères, Paris, 1766. Prima ediție franceză, apărută sub un titlu conform celui din latină (Abrégé de l'embryologie sacrée ou Traité des devoirs des prêtres, des médecins et autres, sur le salut éternel des enfantes qui sont dans le ventre de leur mère) datează din 1762.

Foucault o detectează în istoria modernă a Occidentului este monstrul politic. Este elaborată în epoca Revoluției franceze, chiar în momentul în care se naște "înrudirea dintre tiran și criminal", pentru că și unul, și altul rup "pactul social fundamental" și vor să impună "legea lor arbitrară". În această perspectivă, "toți monștrii umani sunt descendenții lui Ludovic al XVI-lea". Q mare parte a problemelor ridicate de-a lungul discuțiilor referitoare la condamnarea lui Ludovic al XVI-lea vor fi reluate în legătură cu toți cei care (criminali de drept comun sau criminali politici) resping pactul social. În orice caz, între literatura iacobină care înfiera crimele regale, interpretând istoria monarhiei ca pe o suită neîntreruptă de delicte și literatura anti-iacobină, care vede în istoria Revoluției opera unor monștri care au rupt pactul social prin revoltă, exista un consens plin de consecințe.

c. Monștrii fondatori ai psihiatriei criminale. Redeschizând dosarul expertizelor medico-legale și extrăgânduși-le pe cele ce au fondat disciplina (consultațiile sunt semnate de Jean-Etienne Esquirol, Etienne-Jean Georget, Charles-Chrétien Marc), Foucault examinează câteva dintre cazurile cele mai importante din prima jumătate a secolului al XIX-lea (în special cele care au apropiat cel mai mult psihiatria de tribunale). În prelegerile corespunzătoare, dintre cazurile majore el exclude numai pe cele care au făcut deja obiectul unor publicații speciale<sup>18</sup>. Este o departajare foarte importantă în înțelegerea schemei generale a cursului, pentru că aceasta permite prezentarea "marelui domeniu de ingerință" (anormalul) care s-a deschis "în fața psihiatriei".

<sup>18</sup> Moi, Pierre Rivière, ayant égorgé ma mère, ma soeur et mon frère... Un cas de parricide au XIX<sup>e</sup> siècle, présenté par M. Foucault, Paris, Gallimard/Julliard, 1973.

#### 3. Dosarul privind onanismul

După reeditarea unor numeroasc surse, mai ales cele referitoare la origini și după studiile cele mai recente apărute în mai multe tări, care aduc o contribuție soarte vastă, documentarea privind onanismul prezentată de Foucault în Anormalii – si pe care o va folosi, desi într-o mai mică măsură, și în Voința de a ști – pare destul de limitată. Ea depinde în mare parte - uneori fără verificările necesare - de lucrarea Onanismul scrisă de Léopold Deslandes (1835)<sup>19</sup>, pe care Foucault, pe baza unei opinii a lui Claude-François Lallemand, îl numește "marele teoretician al masturbației 20". Definiția lui Foucault nu trebuie să ne mire. De fapt, preferând lucrarea lui Deslandes în locul cărții Onania a lui Bekker (o lucrare, scrie Lallemand, lipsită de importanță) și a Onanismului de Samuel Tissot (o modestă compilație, notează tot el, care, în ciuda enormului său succes și a excelentei cruciade întreprinse de autor, nu s-a bucurat niciodată de credit în rândul corpului medical), Lallemand subliniase că în cultura europeană existau surse mult mai interesante<sup>21</sup>. De exemplu: confesiunile lui Jean-Jacques Rousseau<sup>22</sup> (ceea ce i-a permis să schițeze o adevărată analiză a problemelor sexuale ale autorului lui Emile<sup>23</sup>); informațiile privind relația dintre

Montpellier, 1836, I, pp. 313-488 (cap. VI, despre "abuzuri", consacrat în

întregime efectelor masturbației).

<sup>19</sup> L. Deslandes, De L'onanisme et des autres abus vénériens considérés dans leurs rapports avec la santé, Paris, 1835.

20 Cf. C.-F. Lallemand, Des pertes séminales involontaires, Paris-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> El remarcă îndeosebi acea fază intermediară reprezentată de J.-L. Doussin-Dubreuil, Lettres sur les dangers de l'onanisme, et Conseils relatifs au traitement des maladies qui en résultent. Ouvrage utile aux pères de famille et aux instituteurs, Paris, 1806 și de J.-B. Téraube, La Chiromanie, Paris, 1826 (cf. definiția termenului și propunerea unei noi denumiri, pp. 16–17).

22 C.-F. Lallemand, Des pertes séminales involontaires, op. cit., I,

pp. 403–448. <sup>23</sup> *Ibid.*, II, pp. 265–293.

masturbație și alienarea mentală<sup>24</sup> sau raportul dintre testicule și creier<sup>25</sup>; propunerile unei terapii a masturbației (efect al civilizației, care i-a îndepărtat pe copii de sexualitate), constând în îndrumarea adolescenților către experiența celuilalt sex<sup>26</sup>. Faptul că Foucault a ales *Onanismul* lui Deslandes a fost, deci, foarte adecvat, pentru că i-a permis să treacă, cu oarecare uşurință, la cea de-a doua fază a cruciadei împotriva masturbației: cea în cursul căreia – după abandonarea "ficțiunii" sau a "fabulației științifice a maladiei totale" (etiologia care trecea prin epuizarea corpului, distrugerea sistemului nervos)<sup>27</sup> și preocupările esențialmente fizice a oftalmologilor<sup>28</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> *Ibid.*, III, pp. 182–200. Este vorba de un loc comun al literaturii psihiatrice contemporane. Cf. de exemplu. Ch.-Ch.-H. Marc, *De la folie considérée dans ses raports avec les questions médico-judiciaires*, I, Paris, 1840, p. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Cf. capitolul III din cartea lui J.-L. Doussin-Dubreuil, De la gonorrhée bénigne ou sans virus et des fleurs blanches, Paris, VI /1797-1798/.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Cf. C.-F. Lallemand, Des pertes séminales..., op. cit., III, pp. 477-490.

<sup>27</sup> M. Foucault foloseste J.-B.-T. Serrurier, "Masturbația", în Dictionnaire des sciences médicales, XXXI, Paris, 1819, pp. 100–135; "Poluția", ibid., XLIV, 1820, p. 114 și urm. În a doua ediție a Dicționarului, cele două articole vor dispărea, fiind înlocuite cu "Spermatoree" și "Onanism" (Dictionnaire de médecine ou Répertoire général des sciences médicales considérées sous les rapports théorique et pratique, XXII, Paris, 1840, pp. 77-80). Articolul "Onanism" este deosebit de interesant, pentru că aici găsim deja integrață experiența medico-legală a patologiei mentale.

<sup>28</sup> L.-J. Sanson, "Amaurose", în Dictionnaire de médecine et de chirurgie pratiques, II, Paris, 1829, p. 98; A. Scarpa, Traité pratique de maladies des yeux, ou Expériences et Observations sur les maladies quie affectent ces organes, II, trad. fr. Paris, 1802, pp. 242-243 (ed. orig. Saggio di osservazione e di esperienze sulle principali malattie degli occhi, Pavia, 1801). Cf. A.-L.-M. Lullier-Winslow, "Amaurose" in Dictionnaire des sciences médicales, op. cit., I, 1812, pp. 430-433; J.-N. Marjolin, "Amaurose", în Dictionnaire de médecine, II, Paris, 1833, pp. 306-334.

cardiologilor<sup>29</sup>, osteologilor<sup>30</sup>, ca și ale specialiștilor în afecțiuni ale creierului și plămânilor – se trece, prin Heinrich Kaan<sup>31</sup>, la introducerea ideii unei relații între onanism și psihopatologia sexuală, realizându-se astfel tranziția "aberațiilor sexuale în câmpul psihiatriei". Foucault are meritul de a fi studiat textul lui Kaan în profunzime și de a fi descoperit aici o teorie a acelui *nisus sexualis* care pune pe prim-plan reflexia privind sexualitatea infantilă și importanța acelei *phantasia* ca instrument pregătitor al "aberațiilor sexuale". Deci: o "genealogie psihiatrică a aberațiilor sexuale"; "constituirea unei etiologii a nebuniilor sau a maladiilor mentale pornind de la istoria instinctului sexual și a imaginației legată de acesta".

#### "MANUSCRISELE"\*

Acestea sunt cel puțin în număr de două: primul se referă la tradiția bisexuală în literatura medico-juridică; cel de-al doilea, la practica mărturisirii în tratatele creștine despre penitență.

<sup>\*</sup> Am desemnat prin acest termen "dosarele" în care apar note și comentarii ale lui Michel Foucault, în pregătirea unor viitoare publicații.

<sup>29.</sup> P. Blaud, "Mémoire sur les concrétions fibrineuses polypiformes dans les cavités du coeur", Revue médicale française et étrangère. Journal de clinique, IV, 1833, pp. 175-188, 331-352.

<sup>30.</sup> A. Richerand, editorul lui A. Boyer, Leçons sur les maladies des os rédigées en un traité complet de ces maladies, 1, XI /1802-1803/, p. 344, remarcă: "Masturbația este uneori cauza măcinării vertebrelor și a abceselor prin congestie. Practica cetățeanului Boyer i-a furnizat mai multe exemple pe această temă".

<sup>31.</sup> H. Kaan, Psychopathia sexualis, Lipsiae, 1844.

## 1. Manuscrisul despre hermafroditism

Acesta se prezintă la început ca o prelungire a dosarului despre monștri. Dar, curând, devine autonom. În Spuse și scrise, cu excepția rezumatului cursului despre Anormalii, se percep foarte puține aluzii la această temă.<sup>32</sup> Știm totuși că unul dintre volumele *Istoriei sexualității* urma să fie consacrat hermafroditismului. Acest lucru este revelat de însusi Foucault, în 1978, când prezintă Amintirile Herculinei Barbin: "Chestiunea destinelor stranii, asemănătoare cu al său și care au pus atâtea probleme medicinii și dreptului, în special din secolul al XVI-lea, va fi tratată într-un volum al Istoriei sexualității consacrat hermafroditilor33."

Fie că este vorba efectiv de o carte consacrată integral hermafrodiților sau, mai degrabă, potrivit planului anunțat în Vointa de a sti (1976), de o parte internă din volumul despre Perverși<sup>34</sup>, nu este mai puțin adevărat că Foucault nu a publicat nimic altceva pe această temă în afară de dosarul referitor la Herculine Barbin (primul și singurul volum al colecției "Viețile paralele", la Gallimard). Pentru că Foucault și-a schimbat radical proiectul privind *Istoria sexualității*. El vorbește despre aceasta în "Modificările" redactate cu prilejul apariției *Uzajului plăcerilor*<sup>35</sup>, unde dă de înțeles că de acum înainte "recensământul general" al studiilor sale "despre genealogia omului dorinței", limitată la perioada cuprinsă între "antichitatea clasică până la primele secole ale creștinismului", nu mai include nici Voința de a ști așa cum am cunoscut-o noi<sup>36</sup>. Observațiile privind cele două mari procese intentate împotriva lui Marie (Marin) Lemarcis (1601) si Anne

M. Foucault, DE, III, 237: 624-625; 242; 676-677.
 Herculine Barbin, dite Alexina B., prezentată de M. Foucault, Paris, Gallimard, 1978, p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vezi și capitolul "L'implantation perverse", în M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., pp. 50-67.

35 M. Foucault, L'Usage des plaisirs, Paris, Gallimard, 1984,

pp. 9–39.  $^{36}$  Foaie volantă în prima ediție din L'Usage des plaisirs.

(Jean-Battiste) Grandjean (1765) derivă dintr-o amplă recoltă de date, bibliografii și transcrieri, păstrate într-un biblioraft pe care l-am putut consulta grație permisiunii lui Daniel Defert și care indică cu claritate planul editării unei antologii de texte. Cele două cazuri inserate în cursul despre Anormali reprezintă sublinierea cea mai importantă în legătură cu dezbaterea medico-legală asupra bisexualității în cursul epocii moderne.

#### 2. Manuscrisul despre practicile confesiunii și direcția de constiintă

Daniel Defert ne-a semnalat că Michel Foucault si-a distrus manuscrisul despre practicile confesiunii și direcția de constiință, intitulat Carnea și corpul<sup>37</sup>, de care s-a servit pentru a organiza cursul despre Anormali. Iar ultimul volum inedit al Istoriei sexualității – potrivit planului din 1984 –, Mărturisirile cărnii, se referă numai la părinții bisericii. Dar putem reconstitui cel putin o parte din această lucrare pe baza cursului din 1974-1975.

Punctul de unde pleacă Foucault este marea Istorie a confesiunii auriculare, în trei volume, a lui Henry Charles Lea, de care nici astăzi nu se poate dispensa nici un cercetător<sup>38</sup>. Chiar documentația citată nu o depășește aproape niciodată pe cea adunată de istoricul american<sup>39</sup>. Putem constata acest

<sup>37</sup> Titlul manuscrisului este indicat de M. Foucault, La Volonté de

savoir, op. cit., p. 30.

38 H. Ch. Lea, A History of Auricular Confession and Indulgences in the Latin Church, Philadelphia, 1896.

<sup>39</sup> M. Foucault nu pare să fi recurs, cel puțin în această fază a cercetării, la foarte bogata documentație din *Dictionnaire de théologie* catholique, III/1, Paris, 1923, col. 838-894, 894-926, 942-960, 960-974 (secțiile articolului "Confession" redactate de E. Vacandard, P. Bernard, T. Ortolan & B. Dolhagaray); XII/1, Paris. 1933, col. 722–1127 (secțiunile articolului "Pénitence" redactate de E. Amann & A. Michel). După cum se pare că nu a folosit nici cele două volume de texte alese, traduse și prezentate de C. Vogel: Le Pécheur et la Pénitence dans l'Eglise ancienne

lucru datorită citatelor din Alcuin privind Evul Mediu târziu<sup>40</sup>; sau a regulei formulate de Angiolo de Chivasso potrivit căreia confesorul nu trebuie să-l privească în ochi pe penitent, dacă penitentul este o femeie sau un tânăr<sup>41</sup>; sau afirmației lui Pierre Milhard despre manualele tradiționale<sup>42</sup>; ori, în sfârșit, dispozițiilor de la Strasbourg din 1722<sup>43</sup>. Dar, o dată ce și-a ales textele indispensabile pentru construirea discursului, centrat în esență asupra sfârșitului secolului al XVII-lea și începutul celui de-al XVIII-lea, Foucault se angajează într-o lectură cu adevărat pătrunzătoare.

Decizia de a examina, pentru teritoriul francez, opera privind confesiunea "rigoristului" Louis Habert (1625–1718) i-a fost cu certitudine sugerată lui Foucault de Lea – primul istoric care a studiat *Practica sacramentului de penitență sau metoda de a-l administra în mod util*<sup>44</sup>. Exemplu rar de carte

Paris, 1966; Le Pécheur et la Pénitence au Moyen Age, Paris, 1969. Remarcabilul eseu al lui T.N. Tentler, Sin and Confession on the Eve of Reformation (Păcat și confesiune în preajma Reformei), Pricenton, 1975, a fost publicat chiar în anul în care M. Foucault discuta problema mărturisirii în cadrul Anormalilor.

<sup>40</sup> F. Albinus seu Alcuinus, Opera omnia, I (Patrologiae cursus completus, series secunda, tomus 100), Lutetiae Parisiorum, 1851, col. 337–339.

 <sup>41</sup> A. de Clavasio, Summa angelica de casibus conscientiae, cm
 additionibus I. Ungarelli, Venetiis, 1582, p. 678.
 42 P. Milhard, La Grande Guide des curés, vicaires et confesseurs,

<sup>42</sup> P. Milhard, La Grande Guide des curés, vicaires et confesseurs, Lyon, 1617. Prima ediție, cunoscută sub titlul Le Vrai Guide des curés, datează din 1604. Lucrare obligatorie prin hotărârea arhiepiscopului de Bordeaux în zona sa de jurisdicție, ca a fost retrasă din circulație în 1619, în urma condamnării de către Sorbona.

<sup>43</sup> Având în vedere raritatea lor, Foucault nu a putut desigur consulta Monita generalis de oficiis confesarii olim ad usum diocesis argentinensis, Argentinae, 1722. Traducerea sa se bazează pe transcrierile lui H. Ch. Lea, A History of Auricular Confession..., op. cit., I, p. 377.

<sup>44</sup> Prima ediție din Pratique du sacrement de pénitence ou méthode pour l'administrer utilement a fost publicată anonim îu 1689, simultan la Blois și Paris. Prefața include Avis touchant les qualités du confesseur, iar textul cuprinde patru părți: penitența, constrângerea, mântuirea, satisfacția. Cea

rămasă în circulație printre tratatele de morală, în timp ce autorul este îndepărtat din ce în ce mai mult din învățământul doctrinelor și marginalizat în mediul teologic, Practica a fost aleasă dintre nenumăratele manuale disponibile pentru că prezintă, la nivelul secolulul al XVII-lea, vechea concepție juridică și medicală a confesiunii. Întregul limbaj teologic al lui Habert apare profund contaminat de această fuziune, astfel încât orice metaforă și orice exemplum presupune o trimitere la cele două discipline.

Voința de a sti demonstrează ce importanță a avut pastorala (un termen ce desemnează, în general, funcția ierarhiei față de credincioșii pe care îi are în sarcină și asupra cărora aceasta îsi exercită autoritatea) în cercetarea lui Foucault<sup>45</sup>, atât pentru aria catolică<sup>46</sup>, cât și – cu variațiile oportune – pentru țările protestante<sup>47</sup>. Aici Foucault urmează

de-a doua ediție, care poartă același titlu, a apărut în 1691, corectată și mult amplificată. Cele zece ediții care s-au succedat între 1700 și 1729 trebuie considerate reeditări ale ediției a treia (Paris, 1694), dar numai ediția din 1722 poartă numele autorului. Edițiile din 1748 și din 1755 au fost completate cu un extras din canoanele de penitență citate din *Instrucțiunile* lui Carlo Borromeo către confesori și tipărite pe contul clerului francez. Louis Habert a fost implicat într-o mare controversă din cauza lucrării sale Teologia dogmatica et moralis, publicată la Paris, în șapte volume și din care cunoaștem patru ediții până în 1723. Vezi în special Défenses de l'auteur de la théologie du séminaire de Châlons contre un libelle intitulé "Dénonciation de la théologie de Monsieur Habert", Paris, 1711; Réponse à la quatrième lettre d'un docteur de la Sorbonne à un homme de qualité, Paris, 1714.
45 Despre complexitatea acestei teme, cf. M. Foucault, DE, 291:

<sup>134-161.

46</sup> Organizarea pastoralei catolice în perioada de după Conciliul de la Trento se dezvoltă începând cu Acta ecclesiae mediolanensis, Madiolani, 1583. Reliqua seccundae partis ad instructionem aliqua partinentia (pp. 230–254) sunt în latina vulgară și cuprind *Le avvertenze ai confessori* (pp. 230–326). Exemplarul in-folio pentru Franța a fost publicat la Paris de J. Jost, în 1643.

<sup>47.</sup> M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., p. 30: "Pastorala reformată a stabilit și reguli de introducere în discuție a sexului, deși într-un mod mai discret"

trecerea de la "practica confesiunii" la "direcția de conștiință" după voința lui Carlo Borromeo<sup>48</sup> și fără a aborda simultan ceea ce se întâmplă în Europa reformată<sup>49</sup>. Marea lucrare *Methodus* a lui Tomaso Tamburini (un iezuit supus procedurii inchizitoriale și condamnat de Inocențiu al XI-lea pentru poziția sa "probabilistă") este obiectul aceluiași tratament aprofundat ca și *Practica* lui Habert<sup>50</sup>. Acest text foarte

<sup>47.</sup> M. Foucault, *La Volonté de savoir, op. cit.*, p. 30: "Pastorala reformată a stabilit și reguli de introducere în discuție a sexului, deși într-un mod mai discret".

<sup>48.</sup> Reactivarea termenului are loc după publicarea, în Olanda, a lucrării lui C. Borromeus, Pastorum instructiones ad concionandum, confessionisque et eucharistiae sacramenta ministrandum utilissimae, Antverpiae, 1586. Pastorala a fost difuzată în Franța prin traducerea Ch. Borromée, Instructions aux confesseurs de sa ville et de son diocèse. Ensemble: la manière d'administrer le sacrement de la pénitence, avec les canons pénitentiaux, suivant l'ordre du Décalogue. Et l'ordonnance du même saint sur l'obligation des paroissieurs d'assister à leurs paroisses, Paris, 1648 (ed. a IV-a: Ch. Boromée, Paris, 1665); Règlements pour l'instruction du clergé, tirées des constitutions et décrets synodaux de saint Charles Barromée, Paris, 1663. Trebuie să remarcăm însă că, mult înainte de traducerea cărților arhiepiscopului de Milano, fusese făcut public tratatul arhiepiscopului de Cosenza, J.B. Constanzo, Avertissement aux recteurs, curés, prêtres et vicaires qui désirent s'acquitter dignement de leur cherge et faire bien et saintement tout ce qui appartient à leurs offices, Bordeaux, 1613, care a luat, la sfârșitul secolului, chiar titlul Pastorala sfântului Carlo Boromeo, Lyon, 1697 și 1717 (cea de-a V-a carte "Despre administrarea tainei penitenței" se împarte în "Despre misiunea confesorului ca judecător" [pp. 449-452] "învățător" [pp. 457-460] "medic" [pp. 462-463].

<sup>49</sup> M. Foucault, La Volonté de savoir, op. cit., p. 30: "Acestea vor fi dezvoltate în volumul următor, Carnea și corpul" (este vorba tocmai de manuscrisul distrus).

<sup>50</sup> T. Tamburinus, Methodus expeditae confessionis tum pro confessariis tum pro poenitentibus, Roma, 1645. Cea de-a VII-a carte din Explicatio decalogi, duabus distincta partibus, in qua omnes fere conscientiae casus declarantur, Venetia, 1694, pp. 201/203 reia conținutul din Methodus, pp. 388-392, cu importante adăugiri și explicații. Principala opoziție față de "probabilismul" din Methodus de Tamburini a fost organizată de preoții din Paris, care, în 1659, au prezentat o petiție sub forma unei broșuri arhiepiscopului (cardinalul de Retz) pentru a obține o condamnare.

important este luat ca o ramificație extremă a producției religioase care precede cotitura "discreției" în pracțieile confesionale (acel cum să spunem devine imperativ) și îi permite lui Foucault să urmărească liniile care își dispută direcția de constiință. Lucrarea referitoare la Homo apostolicus a lui Alfonso Maria de Liguori (1696–1787)<sup>51</sup> – celebra Praxis et instructio confessariorum care "dă o scrie de reguli ce vor caracteriza confesiunea modernă și contemporană"52, antrenând după sine alte discipline<sup>53</sup> și provocând prima interpretare pansexualistă a tainei penitenței, al cărui exemplu major este culegerea lui Léo Taxil<sup>54</sup> – nu cste mai puțin aprofundată. Foucault insistă mult mai mult decât în Voința de a ști asupra apariției bruște a zgomotoasei cruciade împotriva masturbației în marea transformare a confesiunii și a direcției de constiintă, provocată de "stilistica discreției" a lui Liguori. Foucault încearcă să explice și precocitatea "discursului asupra masturbației în țările protestante", care nu cunosteau totuși "administrarea sufletelor sub formă catolică". Dar ceea ce este important este faptul că literatura despre onanism, "spre deosebire de literatura creștină precedentă", produce un discurs din care "lipsese cu desăvârșire dorința și plăcerea".

Observațiile asupra "noilor forme" de misticism și a "noilor forme" de discurs religios, apărute pe culmea societății crestine în virtutea insistenței îndrumării sufletelor credinciosilor și a propagării tehnicilor acesteia, sunt abia schițate,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> A. de Ligorius, Homo apostolicus instructus in sua vocatione ad audiendas confessiones sive praxis et instructio confessariorum, Bassani, 1782 (trad. fr.: A. de Liguori. Praxis confessarii ou Conduite du confesseur, Lyon, 1854).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Trebuie remarcată folosirea sa în *Manuel des confesseurs*, compus

de J.-J. Gaume, Paris, 1854<sup>7</sup>.

53 Despre deplasarea liguorismului în câmpul medical, vezi J.B. de Bourge, Le Livre d'or des enfants ou Causeries maternelles et scolaires sur 1'hygiène, Mirecourt, 1865.

54 Versiunea franceză din *Praxis et instructio confessariorum*, publicată

la Paris, fără dată, de P. Mellier, a fost inserată în Les Livres secrets des consesseurs dévoilés aux pères de famille, prin grija lui L. Taxil [G.-J. Pagès 1. Paris, 1883, p. 527-577.

clar foarte convingătoare. Altele sunt mai îndrăznețe, cum ar fi teza potrivit căreia, "la nivelul de jos", practica guvernării constiințelor a produs o serie de comportamente care – indicând instalarea "aparatelor de control" și a "sistemelor de putere" la fel de noi pentru biscrică – conduc, pe termen lung, la *posedări* (fenomen confuz și, în același timp, "destul de radical" distinct de vrăjitorie<sup>55</sup>), la *convulsii* ("convulsia este forma plastică și vizibilă a luptei din corpul posedatei") și, până la urmă, la apariții (care "exclud cu totul relația corp la corp" și impun "regula non-contactului, a absenței relației corp la corp, a neamestecului trupului spiritual al Fecioarei cu trupul material al vizionarului").

Dacă Foucault ajunge la aceste concluzii, aceasta se datorează frecventării istorice, prin literatura psihiatrică a secolului al XIX-lea, a marilor episoade de posedare, convulsie și apariții, chiar în momentul în care această literatură dădea naștere noțiunii de patologie a sentimentului religios. În materie de posedare și convulsii ne referim mai ales la prezența implicită, în lecția din 26 februarie, a operei lui L.-F. Calmeil<sup>56</sup>. Dar putem reconstitui trama acestui discurs și analizând atent articolele consacrate de istorici celor două fenomene în dicționare și enciclopedii<sup>57</sup>. Nu trebuie să uităm, când trecem în revistă lecturile lui Foucault, nici cercetările lui Bénédict-Auguste Morel integrate în Tratatul său din 1866. Şi acestea sunt fondate în esență pe lucrările lui Calmeil, dar poartă de ja semnul unei transformări în curs: un proces care va face din convulsii un "obiect medical privilegiat".

Am mai putea rezuma situația de reflux a discursului medical către discursul religios prin cuvintele unui pastor care spune într-o teză referitoare la Inspirații din Cévennes, prezentată la facultatea de teologie protestantă din Montauban:

pathologique, philosophique, historique et judiciare, Paris, 1842.

<sup>55 &</sup>quot;Cine spune *posedare* nu spune *vrăjitorie*. Cele două fenomene sunt distincte și se înlocuiesc reciproc, cu toate că tratatele vechi le asociază, sau chiar le confundă", scrie M. de Certeau în prezentarea la La Possession de Loudun, Paris, Gallimard/Julliard, 1980 (prima ed. 1970), p. 10.

56 L.-F. Calmeil, De la folie considérée sous le point de vue

"Aceste senomene de inspirație au făcut obiectul unui studiu serios și aprofundat din partea mai multor distinși medici alienisti și în special L.-Fl. Calmeil [De la folie..., op. cit., II, pp. 242-310] și A. Bertrand [Despre magnetismul animal în Franța și despre aprecierile făcute pe această temă de societățile savante, Paris, 1826, p. 447]. Să amintim aici [...] diversele explicații pe care le-au dat. Calmeil [...] atribuie teomania extatică a calviniștilor unor afecțiuni patologice, isteriei pentru cazurile cele mai simple și epilepsiei pentru cazurile mai grave. Bertrand consideră "o stare particulară care nu este nici veghe, nici somn, nici boală, care este naturală omului, adică o vedem apărând mereu, constantă și identică pe fondul unor anume circumstanțe date" și care se numeste extaz"; "Cine oare, citind istoria atât de cunoscută și atât de plină de interes a convulsionarilor de la Saint-Médard, a diavolilor de la Loudun, a meselor miscătoare și a magnetismului animal, nu a fost frapat de analogia acestor fenomene cu cele povestite în Teatrul sacru?" [M. Misson, Teatrul sacru de la Cévennes sau Povestire a diverselor minuni petrecute în această parte a provinciei Languedoc, Londra, 1707]; "Apropierea, fără a fi ridicată la înălțimea unei identități absolute, este reală, incontestabilă și, îndrăznesc să spun, necontestată. Prin urmare, dacă nu putem atribui o cauză supranaturală fenomenelor magnetismului animal, posedărilor Ursulinelor de la Loudun, crizelor nervoase ale convulsionarilor janseniști [...] am putea face acest lucru cu stările extatice ale profetilor din Cévennes?59"

57 De exemplu: A.-F. Jenin de Montegre, "Convulsion", în

<sup>59</sup> A. Kissel, *Les Inspirés des Cévennes*, M. Montauban, 1882, pp. 70-71. Cartea lui M. Misson a fost reeditată în epoca în care psihiatria descoperea

convulsiile, sub titlul Les Prophètes protestants, Paris, 1847.

Dictionnaire des sciences médicales, op. cit., VI, 1813, pp. 197-238.

58 B.-A. Morel, Traité de la médecine légale des aliénés dans ses rapports avec la capacité civile et la responsabilité juridique des individus atteints de diverses affections aigües ou chroniques du systhème nerveux, Paris, 1866.

Am putea spune deci că această paradigmă se impune în literatura de specialitate după o serie de aproprieri complexe și după asimilarea terapeutică a fenomenului de către magnetiști<sup>60</sup>, prin tezele lui Calmeil; ea intră la Salpêtrière în 1872 cu Jean-Martin Charcot și rămâne solid instalată prin Désiré-Magloire Bourneville, P. Vulet, P.-M.-L. Regnard, P. Richer<sup>61</sup>. La încheierea acestui proces de deplasări, găsim o altă intervenție a lui Charcot<sup>62</sup>, ceea ce îi permite lui Foucault să treacă de la tema convulsiilor, descalificate din punct de vedere medical, la cea a aparițiilor.

#### CRITERII DE EDITARE A TEXTULUI

Transcrierea cursului se bazează pe regulile generale ale acestei ediții, menționate în "Avertisment"; transpunerea vocii lui Michel Foucault de pe banda magnetică în reprezentarea vizuală a scrisului a fost realizată în modul cel mai fidel cu putință.

Dar scrisul are propriile sale exigențe pe care le scoate în evidență față de exprimarea orală. Scrisul nu impune numai o punctuație care să facă lectura fluidă; o subîmpărțire a ideilor care să le asigure o unitate logică adecvată; un decupaj în paragrafe care să convină formulei cărții. Impune în plus încheierea tuturor frazelor care presupun o deviere sau o

<sup>60</sup> J.-P. Deleuze, Histoire critique du magnétisme animal, Paris, 1913.

<sup>61</sup> J.-M. Charcot, Œuvres complètes, I, Paris, 1886; D.-M. Bourneville & P.-M.-L. Regnard, L'Inconographie photographique de la Salpêtrière, Paris, 1876-1878; P. Richer, Etudes cliniques sur la grande hystérie ou hystéro-épilepsie, Paris, 1881.

<sup>62</sup> J.-M. Charcot, La Foi qui guérit, Paris, 1897. Pentru a întelege aluzia la valorificarea aparițiilor, este util să cunoaștem punctul de vedere al Bisericii romane, exprimat de un autor care a urmărit evoluția psihiatriei. Vezi articolele lui R. Van der Elst, "Guérisons miraculeuses" și "Hystérie", în Dictionnaire apologétique de la foi catholique contenant les épreuves de la vérité de la religion et les réponses aux objections tirées des sciences humaines, II, Paris, 1911, pp. 419-438, 534-540.

ruptură în înlănțuirea dependențelor sintactice; o joncțiune a unei propoziții principale de o subordonată care a rămas (dintr-un motiv sau altul) autonomă; o corijare a construcțiilor gramaticale interzise de normele expunerii; inversarea unei ordini sau a unei dispoziții dictate de elanul oratoric; adaptarea anumitor concordanțe inexacte (cel mai adesea între singular și plural) a pronumelor personale și a terminațiilor verbale. Scrisul ar mai cere – dar aici este vorba de o exigență mai puțin riguroasă – suprimarea dezagreabilelor repetiții provocate de rapiditatea și spontaneitatea expresiei orale; a reluărilor care nu se conformează modulației stilistice a discursului; a nenumăratelor interjecții și exclamații, sau a formulelor de ezitare, a locuțiunilor de legătură și de accentuare ("să spunem", "dacă vreți", "de asemenea").

Am intervenit totdeauna cu o foarte mare prudență și cu mii de precauții. Și în orice caz numai după ce am verificat că nu trădăm intențiile locutorului. Ni s-a părut potrivit, de exemplu, să punem între ghilimele anumite expresii pentru a scoate în evidență unele cuvinte ori spre a le da un sens specific. Schimbările care fac parte integrantă din trecerea de la stilul oral la cel scris nu au fost semnalate a atare; răspunderea revine editorilor textului, a căror primă preocupare a fost de-a face perfect lizibil ceea ce ascultau rostit prin viu grai de Foucault.

Regulile generale, valabile pentru toate cursurile de la Collège de France, au fost adaptate necesităților particulare ale Anormalilor.

Numeroasele transcrieri ale francezei epocii clasice au fost făcute, în principiu, potrivit criteriilor moderne. Cu toate acestea, în note, grafiile numelor de persoane au fost reproduse sub diferitele forme prezentate în frontispiciile cărților citate (de exemplu: Borromée, Boromée și Borromeus; Liguori, Liguory și Ligorius).

Am corectat majoritatea micilor erori materiale pe care le-am putut descoperi, atât pe cele ce au putut fi provocate de un lapsus, ca și pe cele rezultate din neatenție sau pasajele omise în lectura unui text. La nevoie, nu am ezitat să

înlocuim, în cazul unor enumerări, un fals "în al doilea rând" printr-un corect "în al treilea rând"; în alte cazuri, am introdus fără reticențe "pe de o parte" atunci când aveam numai termenul corelativ "pe de altă parte". Nu am semnalat nici autocorectările, de la cele mai simple (un vag "oarecum" după un peremptoriu "precis"), până la cele mai complexe ("după regulamentul diocezei din Châlons, ăăă, regulamentul nu a diocezei, a seminarului din Châlons, iertați-mă" a devenit, evident, "după regulamentul seminarului din Châlons"). În situațiile în care nu era vorba decât de adaptarea stilului oral la cel scris, nu am menționat intervențiile sau opțiunile noastre.

În alte împrejurări am procedat, însă, altfel. De exemplu: atunci când Foucault prezintă dosarul hermafroditului din Rouen, Marie Lemarcis (ședința din 22 ianuarie), el confunda anul procesului (1601) cu cel al publicării unor texte ce relatează cazul (1614–1615). Acest echivoc apare în mai multe rânduri, dar nu aduce nici un prejudiciu sensului expunerii. În prima situație am notat eroarea, iar apoi am corectat-o automat de fiecare dată când Foucault se referea la acel proces. În schimb, atunci când am fost confruntați cu greșeli (nume de persoane, date, titluri) care nu apăreau decât o singură dată, am introdus, între paranteze drepte și precedate de termenul recte, rectificarea necesară, urmând normele curente ale activității editării de texte.

Problema citatelor a pus numeroase dificultăți. Foucault este destul de fidel față de textele pe care le propune spre lectură auditoriului. Dar își acordă libertatea de a adapta timpurile pentru a oferi o consecutio corectă, face inversiuni stilistice și suprimă cuvinte și fraze secundare. Descoperind aproape totalitatea surselor citate, ar fi fost foarte util să reproducem în note documentul original complet. Ceea ce ar fi contribuit la o mai bună cunoaștere a modului de lucru al lui Foucault și la o mai bună apreciere a selecției operate de el. Am dat o serie de specimene propunând, de exemplu, mai multe pasaje din tratatul lui Louis Habert (*Practica sacramentului penitenței*) care au servit la construcția unei

părți importante a discursului creștin referitor la mărturisire. Dar, în cele mai multe cazuri, ni s-a părut mai potrivit, pentru a evita o infrastructură prea greoaie, să indicăm unde poate fi găsit pasajul în cauză (ceea ce permite consultarea nemijlocită a sursei) și am pus între ghilimele numai pasajele citate efectiv.

Cu toate acestea, modificările lui Foucault au fost uneori atât de profunde încât a trebuit să comparăm citatul cu originalul. În unele cazuri, am putut face ca acest lucru să reiasă din text, datorită jocului parantezelor și ghilimelelor. În alte situații (ceva mai rar), a fost necesar să recurgem la aparatul critic. În prezența unor citate destul de lungi, unde intervenția (complementară sau modificatoare) a lui Foucault a fost impusă de necesitatea de-a face contextul mai ușor de înțeles, am indicat între paranteze drepte adăugirea sau explicația, urmată de inițialele M.F. (de exemplu: "Nici nu trecuseră opt zile [de la căsătorie; M.F.] că..."; "Aceste tendințe impulsive au găsit în evenimentele recente [adică în Comună; M.F.] o ocazie..."). În schimb, intervențiile restrictive au fost de obicei semnalate prin paranteze drepte și puncte de suspensie (de exemplu, în fraza "Virtutea tinerei femei sacrificate ar fi demnă de un scop mai nobil (...)", parantezele indică pur și simplu o omisiune).

Cu totul alta a fost poziția noastră față de traducerile sau parafrazele din textele latine. Atât în cazul comentariului unei secțiuni din *Methodus expeditae confessionis* (operă a lui Tommaso Tamburini, important teolog moralist din secolul al XVII-lea), cât și în cel al unuia dintre ultimele tratate de sexologie scrise în limba comună a savanților europeni (*Psychopathia sexualis* a lui Heinrich Kaan), am reprodus pasajele integral. Motivul este foarte simplu: aceste versiuni latine demonstrează, în comparație cu originalele, întreaga minuție cu care își pregătea Foucault prelegerile.

Casetele audio pe care le-am folosit nu sunt de cea mai bună calitate. Dar ascultarea acestora nu a prezentat niciodată dificultăți insurmontabile. Golurile tehnice au putut fi reconstituite<sup>63</sup>. Confruntați cu unele ambiguități interpretative

imposibil de rezolvat, am folosit parantezele unghiulare (<...>). De exemplu: între un posibil termen "percuție" și un alt termen "persuasiune", am optat pentru <persuasiune». Frazele reconstituite sunt semnalate prin paranteze drepte (de exemplu: "vom ajunge să înțelegem de ce posedații, de ce convulsionarii [au apărut]"). Același semn a fost adoptat pentru a reintroduce în citate omisiuni de cuvinte ori sintagme.

Nu am semnalat unele intervenții extrinseci (de exempu: în lecția a șasea am suprimat, fără a semnala, următoarea observație: "De vreme ce toată lumea este ocupată cu schimbarea mașinăriei [caseta de magnetofon], voi profita ca să vă citez un alt exemplu pur și simplu distractiv", exemplu care a fost înregistrat perfect). Pe de altă parte, nu am consemnat râsetele (din sală) care au însoțit adesea lectura textelor și pe care, de altfel, Foucault le provoca – încă de la primele expertize – insistând asupra anumitor detalii (în special, grotescul și puerilitatea limbajului psihiatric în domeniul penal).

### CRITERII DE EDITARE A APARATULUI CRITIC

Operele publicate de Michel Foucault sunt destul de avare în citate literale și în trimiteri la ansamblul surselor utilizate în procesul muncii. Lipsește totodată complet, cu rare excepții, sistemul tradițional de note care trasează istoricul chestiunii abordate și care menționează studiile curente despre subiectul stabilit. Cursurile, care păstrează un profil și o valoare legate de expunerea în public a unei cercetări, sunt orale. Ele prezintă adesea pasaje improvizate, bazate pe o documentație care nu a fost revizuită de autor în vederea publicării. În plus, din cauza referințelor aproximative și a citatelor vagi (redate uneori din memorie) cursurile pun pentru editor o problemă de mare răspundere în materie de control: trebuie să oferim

<sup>63</sup> Am folosit casete înregistrate de Gilbert Burlet și Jacques Lagrange.

cititorului de astăzi, care nu mai este auditorul de la Collège de France, nu numai trimiteri punctuale și practice la diferitele documente cercetate de Foucault sau retranscrise în notele sale, ci să regăsim, chiar dacă sunt imperceptibile la prima vedere, urmele cărților care-i constituie biblioteca. Insistând cu tărie asupra surselor (propuse uncori integral) în detrimentul bibliografiei curente, aparatul nostru critic încearcă să demonstreze valabilitatea aprecierii lui Georges Canguilhem, care ne-a servit drept ghid: Foucault citează textele originale ca și cum ar vrea să citească trecutul prin cea mai îngustă "grilă" cu putință<sup>64</sup>.

În ceea ce privește sursele implicite (unele sunt mai evidente, altele mai puțin), trebuie subliniat că referirile noastre constituie numai un indiciu de cercetare și nu își propun câtuși de puțin să acrediteze ideea că ar fi trimiteri sugerate de Foucault însuși. Editorii (care au respectat principiul de a nu cita opere posterioare anului 1975, decât în cazul unor reeditări fără variații sau a unor retipăriri anastazice) își asumă întreaga răspundere.

În ceea ce privește literatura istorică secundară, am acordat prioritate celei care se referă în esență la producția istorică a psihiatrilor și la istoria medicinii. Foucault cunoștea în profunzime această literatură, mai ales prin intermediul cercetărilor publicate în revistele de specialitate (de exemplu, Annales d'hygiène publique et de médicine légale sau Annales médico-psychologiques), în periodice (adesea emanând de la instituții locale) și în marile colecții (cum ar fi cele ale editurii medicale Ballière). El folosea această literatură ca pe un fel de traseu, îndeajuns de clar, pentru a desena harta chestiunilor ce trebuiau problematizate în termeni genealogici. Este suficient să examinăm interesul crescând al literaturii medicale din secolul al XIX-lea pentru probleme privind monstruozitatea sau onanismul (cele două principale dosare ale cursului), hermafroditismul sau confesiunea (cele două

<sup>64</sup> G. Canguilhem, "Mort de l'homme ou épuisement du cogito?", *Critique*, 242, julie 1967.

manuscrise ce servesc drept suport cursului), posedări – convulsii-apariții, ca să ne dăm seama de această particularitate a muncii sale.

S-ar putea spune, de exemplu, că percepția foarte vie a importantei politice a măsurilor împotriva ciumei este mai degrabă efectul lecturii unui anumit număr de cazuri din revista Histoires médicales din secolul al XIX-lea, decât al folosirii cercetărilor contemporanc. Aceasta nu înseamnă că Foucault nu era la curent cu bibliografia existentă și că nu urmărea demersurile istoricilor din vremea sa. Numai că poziția istorică a psihiatriei din secolul al XIX-lea, prin însăși organizarea materialelor, stimulează problematizarea lui Foucault mult mai activ decât orientările prodominante din anii în care și-a ținut cursurile, din 1970 până în 1976. Putem cita, în acest sens, A supraveghea și a pedepsi (în amonte) și Vointa de a sti (în aval), unde Foucault, din dorinta de a aborda problema complexă a "puterii de normalizare", acordă un loc important tehnicilor de control al sexualității introduse după secolul al XVIII-lea; el recunoaște, în cadrul aceleiași perioade, existența unei remarcabile producții de opere privind reprimarea sexualității și istoria acesteia; Foucault admite necesitatea adoptării unei alte teorii a puterii, care pune sub semnul întrebării analizele sale anterioare din Istoria nebunici (și care au fost efectiv modificate, sub mai multe aspecte, prin rezultatele din A supraveghea și a pedepsi).

Aflăm aici opoziția dintre modelul excluderii (lepra) și cel a punerii sub control (ciuma). În *A supraveghea și a pedepsi* Foucault face referire la un regulament de la sfârșitul secolului al XVIII-lea provenind de la Arhivele militare de la Vincennes. Dar adaugă: "Acest regulament este în esență conform unei întregi serii de alte documente ce datează din aceeași epocă sau dintr-o perioadă anterioară<sup>65</sup>." Seria în cauză este prezentă în cursul publicat de noi. Este puțin probabil ca, o dată examinate concordanțele, Foucault să nu fi

<sup>65.</sup> M. Foucault, Surveiller et Punir, Naissance de la prison, Paris, Gallimard, 1975, p. 197.

folosit, pentru a-si duce la capăt cercetarea și a-i sintetiza conținutul ("Vă citez – spune Foucault în ședința din 15 ianuarie – o întreagă serie de regulamente, de altfel absolut identice între ele, care au fost publicate de la sfârșitul Evului Mediu până la începutul secolului al XVIII-lea"), măcar descrierea repartizării pe care ne-a lăsat-o celebra *Istorie medicală generală și particulară a bolilor epidemice* a lui Jean-Antoine-François Ozanam<sup>66</sup>.

Ceea ce este important e faptul că, față de A supraveghea și a pedepsi, concluziile de acum sunt foarte puternice și mai tolerante: "reacția față de lepră este o reacție negativă" (excludere); "reacția față de ciumă este o reacție pozitivă" (includere). Se întâmplă însă că, în Voința de a ști, rezultatul cursului – evident forțat – nu este integrat secțiunii "Ipoteza respectivă" căreia îi era destinat. Trebuie, în sfârșit, subliniat faptul că, în ședința din 15 ianuarie, Foucault abandonează destul de rapid și tradiționalul "vis literar" al ciumei (în legătură cu care, la vremea respectivă, exista o literatură considerabilă) pentru a insista asupra mult mai importantului "vis politic" din moment ce puterea se exercită din plin. Şi tocmai Ozanam propune o construcție diferită; pentru a studia "măsurile de poliție sanitară", el ia ca model reglementările adoptate de orașul Nola, din regatul Neapole, în 1815, "pline de înțelepciune și prevedere și care pot servi drept tip și exemplu de urmat într-o calamitate similară"<sup>67</sup>; Ozanam subliniază că "una dintre cele mai bune lucrări ce trebuie consultate despre acest subject este cea a lui Ludovico Antonio Muratori intitulată Despre guvernare în timpul ciumei în care "găsim un rezumat foarte bine făcut al tuturor mijloacelor sanitare luate în diferite cazuri de ciumă din Europa până la cea din Marsilia"; el dă o înaltă apreciere marii documentatii adunate în lucrarea cardinalului Gastaldi.

<sup>66</sup> J.-A.-F. Ozanam, Histoire médicale générale et particulière des maladies épidémiques, contagieuses et epizootiques, qui ont régné en Europe depuis les temps les plus reculés jusqu'à nos jours, IV, Paris, 1835<sup>2</sup>, pp. 5–93.
67 Ihid. pp. 64–69.

Despre prevenirea ciumei și în Tratatul istoric al ciumei al lui Papon, "al cărui al doilea volum este consacrat prezentării tuturor precauțiunilor ce trebuie luate pentru a împiedica răspândirea și pătrunderea ciumei<sup>68</sup>".

Exemplul vastei și importantei literaturi politice despre ciumă (Despre guvernarea în timp de ciumă), citată aici prin intermediul Istoriei medicale a lui Ozanam, ne determină să reamintim că, între notele aparatului critic al Anormalilor, așa cum le-am prezentat pe baza unor semne evidente și "Situația cursului", există o contiguitate având ambiția de continuitate. Am recurs în "Situația cursului" la o întreagă serie de referințe pe care ar fi fost imprudent să le integrăm în aparatul critic, pentru că ele nu trebuie atribuite, sub nici o formă, lui Michel Foucault. Avem impresia, însă, că ele pot contribui la înțelegerea și explicarea textului.

VALERIO MARCHETTI și ANTONELLA SALOMONI\*

<sup>68</sup> Ibid., pp. 69-70. Cf. H. Gastaldus, Tractatus de avertenda et profliganda peste politico-legalis, eo lucubratus tempore quo ipse loemocomiorum primo, mox sanitatis commissarius generalis fuit, peste urbem invadente, anno 1656 et 57 ac nuperrime Goritiam depopulante typis commisssus, op. cit., Bononiae, 1684; L. A. Muratori, Del governo della peste e della maniera di guardarsene. Tratato diviso in politico, medico et ecclesistico, da conservarsi et aversi proto per le occasioni, che dio tenga sempre lontane, Modena, 1714; J.-P. Papon, De la peste ou époque mémorable de ce fléau et les moyens de s'en préserver, I-II, Paris, VIII [1799-1800].

<sup>\*</sup> Valerio Marchetti este profesor de istorie modernă la Universitatea din Bologna. Antonella Salomoni predă istoria socială la Universitatea din Sienna (secția din Arezzo). Au redactat împreună această "Situație". Pentru stabilirea textului cursului, V. Marchetti s-a ocupat de ședințele din 19 și 26 februarie, 5, 12 și 19 martie; A. Salomoni, de cele din 8, 15, 22 și 29 ianuarie, 5 și 12 februarie.

## INDICE de noțiuni și concepte

Antropografie: 110-117, 124, 148,

Aberații

| ( - sexuale): 187, 314-321         | 310                                |
|------------------------------------|------------------------------------|
| (genealogie psihiatrică a          | (cuplarea - și incest): 111-117,   |
| - sexuale): 316-317                | 124                                |
| Acte                               | Anticonvulsive: 241-250            |
| ( - instinctive): 144-148          | (apel la medicină ca - ):          |
| ( – de delir): 146-147             | 245-246                            |
| ( – fără motiv): 131-132, 137      | (modularea stilistică a            |
| Adevăr                             | confesiunii ca - ): 244-245        |
| ( – și justiție): 17-26            | (recursul la sistemele             |
| Agorafobie: 348                    | disciplinare ca - ): 250-251       |
| Alienişti:                         | Aparate disciplinare: 58-59, 252   |
| (medicina alienistilor): 167,      | (efectele de normalizare a - ):    |
| 174-180, 267,                      | 58-59                              |
| Anarhie                            | Apariții: 249-250                  |
| (și criminalitate): 109, 171-172   | Apetit genezic                     |
| (psihiatria anarhiei): 356-357     | (devierea maladivă a – ): 187      |
| Anomalii                           | Atrocitate                         |
| (arheologia – ): 70                | ( – a crimei și – a peclepsei):    |
| (constituirea domeniului – ): 187  | 96, 101                            |
| (genealogia - ): 67, 71            | Autobiografie                      |
| (sindroamele – ): 347              | (permanentă în mediile puritane    |
| Anormal, anormali                  | engleze): 205                      |
| ( - este descendentul monstrului,  | ( - masturbatorului): 267          |
| incorigibilului, masturbatorului): | Carne                              |
| 70-71                              | ( - convulsivă): 237, 240,         |
| (arheologia individului – ): 70    | 251-252                            |
| (repartizarea în indivizi normali  | ( - este ceea ce este numit, cea   |
| si - ): 98                         | despre care se vorbeste, care este |
| (genealogia – ): 70-71             | rostită): 226                      |
| (istoria separată până la          | (păcatul împotriva - în literatur  |
| începutul secolului al XIX-lea a   | catolică după Conciliul de la      |
| celor trei indivizi - ): 71-72     | Trento): 208-215, 224-226          |

| (o fiziologie morală a - ):        | ( - ca judecător, medic,                          |
|------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 210-215                            | îndrumător): 204                                  |
| Căpcăuni                           | (îndrumări pentru – ): 198                        |
| ( – și pitici); 124-125            | (prudenta – ); 200                                |
| Cenzura                            | (virtuțile -: forță, zel, sfintenie):             |
| (a existat – sexualității?): 81,   | 198-199                                           |
| 187-190                            | Confesiune, vezi și: Mărturisire                  |
| Ciuma                              | ( – ca medicină): 193                             |
| ( – ca nou model de control        | <ul> <li>( – ca procedură codificată a</li> </ul> |
| politic): 54-58                    | mărturisirii sexualității): 189                   |
| Crestinare                         | ( – și cazuistica): 213                           |
| ( - în profunzime: rezistențele    | ( – și confesionalul): 20 l                       |
| periferice): 227-228               | ( – și formarea elitelor): 213                    |
| ( – în profunzime sau descres-     | (obligatia – anuale): 194, 212,                   |
| tinare?): 196                      | 226                                               |
| (frontul - în profunzime): 226     | (regulile – stabilite de Alphonse                 |
| Circumstante atenuante: 20-22, 42  | de Liguori): 244                                  |
| ( – și linia continuă medico-      | (normele de regularitate,                         |
| judiciarā): 42                     | continuitate și exhaustivitate ale -              |
| Claustrofobie: 348                 | ): 194                                            |
| Cleptomanie: 348                   | (manuale de – ): 197, 198, 210,                   |
| Clitoris                           | 241, 262                                          |
| (ablatiunea – ca mijloc            | Consimtământ:                                     |
| antimasturbatoriu): 282-283        | ( – la păcat): 210-211                            |
| Cod penal                          | ( – la posedare): 233-234                         |
| (din 1810): 20, 41, 104, 106,      | Convulsie, vezi și: Anticonvulsiv                 |
| 355                                | ( -: miza unei bătălii între                      |
| (anii de aplicare a – din 1810):   | medicină și catolicism): 237                      |
| 35                                 | ( - : forma plastică și vizibilă a                |
| ( – și circumstanțele atenuante):  | luptei în trupul posedatei): 233,                 |
| 20                                 | 235-236                                           |
| ( – și circulara din 1905): 36     | ( – : prima formă a                               |
|                                    | neuropatologiei): 247                             |
| ( – și circulara din 1958): 36,    | ( - și aparițiile): 250                           |
| • •                                | ( – și istero-epilepsia): 149, 248                |
| (articolul 64 din – ): 30, 32, 36, | ( – și tulburările carnale): 236                  |
| 41, 131-132, 140, 142              | Convulsionar                                      |
| Comunarzi                          | ( – de la Loudun): 229-233,                       |
| (portretele psihiatrice ale – ):   | 238-242, 246, 250                                 |
| 172-174                            | ( – la protestanții de la                         |
| Concupiscența, vezi: Porunca a     | Cévennes): 246                                    |
| şasea.                             | ( - de la Saint-Médard): 228,                     |
| Confesor (i): 197-208              | 246                                               |

| Copilărie                           | (investirea - prin dorință): 342    |
|-------------------------------------|-------------------------------------|
| ( – ca piesă-cheie în psihiatrie):  | (revenirea - ): 348                 |
| 340                                 | Direcția spirituală sau direcția de |
| (descoperirea – de către            | conștiință                          |
| psihiatrie) 341                     | ( – plecând de la pastorala lui     |
| (problematizarea –): 304-305,       | Borromeus): 203                     |
| 342-343                             | ( – şi dezvoltarea misticismului    |
| Corp                                | catolic): 227, 367-368              |
| ( – plăcerii și dorinței): 264      | ( - şi elitele): 224                |
| (exaltarea – productiv): 264        | ( - şi posedarea): 227              |
| Crima                               | (ce înseamnă - ): 203               |
| ( - în dreptul clasic: un regicid): | (practica – a provocat apariția     |
| 94                                  | elementului carnal convulsiv): 236  |
| ( – fără motivație): 126, 133,      | Disciplină                          |
| 136-137, 308                        | ( - cu efect de normalizare): 62    |
| ( - şi pedeapsă): 29, 94-98,        | ( – ca piesă a noii tehnologii a    |
| 101-103, 129                        | puterii): 101                       |
| (apartenența – la nebunie și a      | Discurs                             |
| nebuniei la - ): 42, 135            | ( - care ucide și care provoacă     |
| (interesul sau motivația – ):       | râsul): 18                          |
| 101-107, 126-129, 137-145,          | ( – al adevărului sau cu statut     |
| 154-155, 333-334                    | stiințific): 17, 26                 |
| Criminalitate                       | ( – și hotărâre judecătorească):    |
| ( – și maladie): 43-44, 103-104     | 17-18, 34-35                        |
| (definirea unui câmp comun al -     | ( – și putere de viață și de        |
| și al nebuniei): 41, 136-137, 308   | moarte): 17                         |
| Criminal(i)                         | (efecte de putere ale - ): 22-25,   |
| ( – născuți): 109                   | 45                                  |
| ( – și suveran): 94, 106            | (proprietăți ale – expertizelor     |
| ( – și tiran): 106                  | psihiatrice): 17-23                 |
| (nebunul ca monstru – ): 124,       | Discreție                           |
| 135-136                             | ( - ca anticonvulsiv): 241          |
| Culpabilitate                       | ( - în penitență): 198, 366         |
| ( – a spațiului domestic):          | (noua stilistică a - în confesiune  |
| 273-282, 286-288, 298, 303-307      | și în direcția de conștiință): 259  |
| ( – a părinților): 273              | (regulile – ): 241, 259, 263        |
| ( – a trupului prin carne): 225     | Discriminare                        |
| (masturbația și – copiilor): 277    | (principiul de - elaborat de        |
| Degenerescență                      | psihiatrie): 172                    |
| (teoria - ): 135, 151, 322, 353-    | Educație                            |
| 356                                 | ( - naturală a copiilor): 285       |
| Delir                               | (revendicarea unei - de stat):      |
| ( - instinctiv): 335                | 286-288                             |

Epilepsie: 149, 179, 248

(halucinațiile ca – senzorială):

179

Etnologie și antropologie

(antropofagia și incestul în formarea – și – ): 115-117 Eugenie

- ( şi psihanaliză): 150, 355 Examen, examinare
- ( de constiință începe la nivelul gândirii): 210
- ( se extinde la totalitatea existentei): 225
- ( conceput într-un raport de autoritate): 225
- ( urmează normele de exhaustivitate și de exclusivitate): 194-195, 225-226, 228, 241-242, 250
- (în totalitatea existenței trece prin filtrul analizei și discursului): 225

(extinderea - în cadrul tainei penitenței): 197

(dreptul de - ): 197-198, 237

(păcatul desfrâului și al concupiscenței în stabilirea procedurilor de): 205-215, 225-252 Excludere

- ( leprosilor): 53-55, 56-57 Exhibitionism: 348 Expertiza psihiatrică
- ( ca instanță de control a anormalului): 52
- ( ca mecanism aflat la granița dintre medical și judiciar): 51
- ( ca transpunere a experienței clinice în instituția judiciară): 47
- ( în domeniul penal): 13, 35, 51
  - ( şi categoria de anormal): 52
- ( și categoriile elementare ale moralității): 45

- ( şi dublarea dorinţei): 27-34 ( - şi individul periculos): 44
- ( și infrapenalitatea parapatologică): 31
- ( și apariția judecătoruluimedic): 33
- ( si principiul de omogenitate al reacției sociale): 43
  - ( și puerilitatea): 42
- ( și reprimarea, descalificarea și descompunerea științei psihiatrice): 47
- ( nu derivă din drept sau medicină, ci din puterea de normalizare): 52-53

(elementele biografice  $\hat{n} - \hat{n}$ ): 52-53

(noțiunile – ): 26-28, 33 Familie

- ( celulară): 277-279, 284, 287, 297, 305-307, 311
  - ( medicalizată): 279, 284
- ( medicalizată ca principiu de normalizare): 284
- ( proletariatului urban și campania de lichidare a uniunilor libere): 302-303

(involuția culturală a - în jurul raportului părinți-copii): 278

(campania anti-masturbatorie branșată pe – aristocratică și burgheză): 277

(incestul epistemofilic la baza – moderne):278

(transformări imputabile – : somatizarea, infantilizarea, medicalizarea): 297

(transpunerea elementului carnal creștin în elementul - ): 296-297 Fantasme

- ( ale devorării): 125-126
- ( ale regicidului): 125-126

| Genealogic: 52, 67, 71, 109, 260,       | ( - satului): 328-329             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------|
| 307, 309, 312, 316, 321, 327, 352,      | Igiena socială                    |
| 354, 356                                | (psihiatria ca ramură a – ):      |
| ( – psihiatrică a aberațiilor           | 133-136, 157-158, 354-355         |
| sexuale): 316-317                       | lmaginatie                        |
| ( – regalității): 109                   | ( – delirantă): 342               |
| ( – anomaliei și a individului          | ( - juridică): 111                |
| anormal): 67-71, 307                    | ( - și sexualitate): 314-317, 322 |
| ( - discursului creștin asupra          | (insertia – în economia           |
| carnalului): 260-261                    | instinctuală): 315                |
| Grotesc sau ubu-esc: 45                 | Imbecilitate: 334, 342            |
| ( - administrativ al birocrației):      | ( - și perversiune): 187, 271,    |
| 24                                      | 282, 337-338                      |
| ( - psihiatrico-penal): 26              | Incest: 205-208, 242, 310         |
| ( - şi fascism): 24                     | ( - și antropofagie): 110-111,    |
| ( – și suveranitatea infamă):           | 115-117                           |
| 23-25                                   | ( - și cruciada împotriva         |
| ( - și tragediile regilor): 24          | masturbatici infantile): 277-278, |
| ( - și perechea                         | 299, 300-301                      |
| perversiune/pericol): 44                | (ce face acceptabilă teoria       |
| ( - în Imperiul roman): 24              | psihanalitică a - ): 300-301      |
| (caracterul - al expertizelor):         | (două teorii ale - ): 306-307     |
| 44-45                                   | (pericolul - vine din dorința     |
| (categoria - ): 44-45                   | copilului: familia burgheză):     |
| (caracterul - al discursului            | 298-302                           |
| penal): 23                              | (pericolul – vine de la tată și   |
| (teroare – ): 23                        | frați: familia populară): 302-304 |
| (texte - care au proprietatea de        | Includere                         |
| a fi străine oricărei reguli de         | ( - ciumaților): 54-58            |
| constituire a unui discurs stiințific): | (o putere care actionează prin -  |
| 23                                      | ): 58                             |
| Guvernarea                              | Individ, indivizi                 |
| ( - sufletelor): 197, 237, 240,         | ( - periculos): 36, 44-52         |
| 258                                     | ( - corijibil și cadrul său de    |
| ( - copiilor): 59                       | aparitie): 67-69                  |
| ( – nebunilor): 59, 309                 | Infanticid                        |
| ( - muncitorilor și săracilor): 59      | ( - și circumstanțele atenuante)  |
| (cele trei lucruri ce trebuie           | 21                                |
| înțelese prin – ): 59                   | Infantilitate                     |
| Hermafroditi: 78-84                     | (psihiatrizarea – ): 337-345      |
| Homosexualitate: 16, 32, 111, 187,      | Instinct                          |
| 261, 348                                | ( – sexual): 309-317              |
| Idiot                                   | ( mortii): 162                    |

- ( dezinteresat și impunitatea acestuia): 155-156
  ( ca grilă de inteligibilitate a
- ( ca grilă de inteligibilitate a crimei): 155-156
- ( ca pulsiune irezistibilă): 145, 160-161, 175, 308
- ( și teoria automatismului): 147, 149, 316
- (dinamica ): 146-148, 321, 334

(noua economie a raporturilor dintre nebunie  $\sin$  ): 174

(psihiatria și câmpul unitar al – și al sexualității): 310

(psihiatria și tulburările - ): 247-248

(punctul de descoperire al – ): 148

(patologizarea - ): 342-343

(problematizarea - ): 157

(simtul moral este insuficient pentru a rezista – animal): 332 (tehnologia – ): 352

Internare

- ( în numele familiei): 47, 157, 161, 163- 167
- ( la ordinul administrației prefecturii): 157 Intima convingere
  - ( și completa certitudine): 19
- ( și circumstanțele atenuante): 19-20, 42
- ( și caracterul demonstrabil al probei): 18-19
- ( \$i proportionalitatea pedepsei): 18-19
  - ( \$i adevărul universal): 20
- ( principiul): 19-22, 100 Istero-epilepsie, vezi: Convulsie. Istorie
  - ( naturală a criminalului): 102
  - ( politică a trupului): 238

- ( ca discriminant politic al trecutului și prezentului): 170
- ( problematizării psihiatrice a sexualității): 315
  - ( psihanalizei): 128, 134
  - ( represiunii sexuale): 263
  - ( instinctului sexual): 317( tehnologiilor puterii): 250
- ( puterii de normalizare): 52 Jurati

(dezbaterea privind suprimarea corpului de – ): 49

(- reprosat iezuiților): 243 Lepra

( - ca model de control politic): 53-58

Licențiozități verbale: 81

Luxura, vezi: Porunca a şasea. Masochism: 348

Masacru

( – din Septembrie): 111-112 Masturbator, vezi: Onanist. Masturbare, vezi: Onanism.

Mărturisire, vezi și: Confesiune

( – prin constrângere și obligatorie a sexualității): 189

( - sexualității înainte de Conciliul de la Trento): 205

( - și tăcerea): 188-189, 225-226, 259-260

( - nu tinea, la început, de ritualul creștin al penitenței): 190 (funcția pozitivă a - ): 188

(mecanismul de absolvire a păcatelor se strânge în jurul – ): 189

(pentru o istorie a – sexualității):

(psihiatrie, psihanaliză și sexologie ca proceduri instituționalizate de – a sexualității): 192

(reînscrierea – în mecanica puterii ecleziastice): 194 Medicina

( - câştigă teren în ordinul sexualității): 247

( - face să se vorbească despre sexualitate): 281

( - şi convulsia: un obiect privilegiat): 247

(familia ca agent de cunoaștere al - ): 279

Medicalizare și patologizare

( – a relațiilor și/sau sentimentelor din câmpul intrafamilial): 168

Menstruație

( – în raporturile sale cu nebunia): 143, 333 Monomanie

( - distructivă și erotică): 319-320

( - homicidă): 134, 159, 160, 165, 174

( - instinctivă): 335-336, 343

( - respectuoasă): 161

( - şi pericolul social): 135

#### Monstru

( – incestuos reprezentat prin figura regelui): 107

( - juridic): 107-108

( - moral): 85-86, 93, 105

( - politic): 105, 112

( - popular): 111, 115-116

( – ca o categorie juridică și fantasmă politică): 126

( – ca principiu de

inteligibilitate a tuturor formelor de anomalie): 66

( - și criminalul cotidian): 109

( ~ antropofag sau poporul revoltat): 114-115, 118

( ~ sexual): 71

( – și formarea unui angrenaj psihiatrico-juridiciar): 308

(marele – ): 181, 308, 327, 343 (marele – natural si micul

delinevent): 67

(câmpul de apariție a – uman): 65-66, 110, 118

(anormalul este un – cotidian):

(notiunea juridico-biologică a – ): 65

(trecerea de la - la anormal):

125

### Montruozitate

( - celui puternic și a omului din popor): 118

( - și dreptul canonic): 74-75

( - şi dreptul roman): 73

( – și embriologia sacră): 76( – și hermafroditism), vezi:

Hermafroditi)

### Nebunie

( - lucidă): 164, 168, 174

( - morală): 174

( - partială): 156, 175

( - şi delir): 126-127, 135, 140, 145-147, 149, 174-176, 178, 248, 309, 316, 320

( - şi halucinaţiile): 176, 179

( - şi interesul familiilor):

165-166

( - şi visul): 147

( – în raporturile sale fiziologice și patologice cu menstruația): 143, 333

(apartenența – la crimă și a crimei la – ):42, 135

(codificarea - ca maladie și ca pericol): 134-135

(definirea unui câmp comun al - si criminalității): 308

(noua economie a raporturilor dintre instinct si – ): 174

(câmpul de apariție a adolescen-(legătura dintre - și pericol): tului - ): 214, 252, 262, 265-266, 159 Neurologie 308 ( - stabileste comunicarea dintre (trebuie ca - să-si mărturisească psihiatrie si medicină): 179 viciul medicului): 279-281 (genul literar "scrisoarea unui -" Normal ( - şi patologic): 104 ): 267 Normalizare (micul - și copilul neascultător): ( - medicală a familiei): 327, 343 300-301 Pact social (emergența puterii și a tehnicilor (crima și distrugerea - ): 106de - ): 36-37(monstrul politic și - ): 111-112 ( - puterea de): 53, 59-60, 62 Pastorală: 212-214, 246-247, 252 Nosografie ( - stărilor anormale și teoria (definiția și dezvoltarea - catodegenerescenței): 353 lice): 197-214 ( - sindroamelor, delirului si ( - în țările protestante): 205 stărilor): 308 Patologie ( - comportamentului criminal): Obsedat (micul - este urmaşul marelui 104-105 monstru): 132 ( - evoluționistă și psihiatria): Onanism sau masturbație 149 ( - prepubertar): 271 Patologizare ( - o cauză a tuturor ( - autoerotismul copiilor): maladiilor): 268-269, 268-270 269-270 ( - si culpabilizarea copiilor): ( - instinctelor): 342-343 265 ( - relațiilor în câmpul intrafamilial): 167-168 ( - și seducerea de către adulți): ( - crimei): 104-105 271 ( - și tematica ipohondrică): Pedeapsa 267-268 ( ~ în dreptul clasic): 18-19 ( - și tulburările somatice si (atrocitatea - ): 93-98 (proporționalitatea - și principiul psihice): 315-316 intimei convingeri): 19-22, 100 (cruciada împotriva - ): 262-265, 270-273, 276-279, Pedepsire 285-286, 297-302 ( - crimei sau a criminalului): (mijloace mecanice, chimice, 94-95 chirurgicale împotriva - ): 281-282 ( - si răzbunarea suveranului): (reprimarea - și exaltarea trupu-94-96 lui productiv): 270-271 (dispariția marilor ritualuri de -Onanist sau masturbator ): 100-101 (câmpul de aparitie a copilului -Penitenta, vezi si: Confesiune, ): 69-73, 273-276, 310-311 Mărturisire, Pedeapsă

( - tarifată și modelul german ( - de la Saint-Médard): de penalitate): 191-193, 200, 204, 228-229, 246 212-213 ( - si medicina): 245 ( - si satisfactie): 191-196, 202 ( - şi deposedare a trupului (economia sacramentală a - ): copiilor în raport cu familia): 300 196 ( - și istoria politică a trupului): (extinderea examinării în cadrul 238 tainei - sau a confesiunii): 195-205 ( - și vrăjitorie): 233-239 (în cadrul - are loc o insidioasă (doctrina - în epoca scolasticipătrundere în trup a unor senzații lor): 194, 205, 210 (vechile ritualuri crestine ale ~ stranii): 232 (întrepătrunderea - și ): 190 (ritualurile crestine moderne ale ~ vrăjitoriei): 238 (personaje centrale în ): 196-215 fenomenele de: confesorul. Perversi: 148, 165, 172 directorul, îndrumătorul): 229 Perversitate si perversiune: 125, Posedati (posedate) 167, 272 ( - şi pătrunderea diavolului în ( - si pericol): 44-45 trup):231-233 ( - şi infantilism): 42-45 ( – rezistă diavolului ale cărui (notiunea de - ): 45 receptacule sunt): 230 Plasament din oficiu (consimtământul - ): 233-236 ( - al unui alienat într-un spital psihiatric): 157-160 ( - legală a verității): 18-19, 22 ( - și internare voluntară): ( - și enunțurile judiciare 161-164 privilegiate): 18-19, 22 (critica - la reformatori): 19 Porunca a sasea ( - înainte de Conciliul de la Protectie (incestul și - copiilor): 306 Trento): 205-206 ( - la Alphonse de Liguori): (psihiatria ca ramură a sociale): 133-137, 353-354 244-245 (de la - stiințifică a societății la ( - și noile tehnici de interogare - biologică a speciei): 354-355 începând cu Conciliul de la Trento): 206-207 Prudenta (confesiunea - după metoda lui ( - confesorului): 200 Tamburini): 241-245 (sfaturi de - pentru confesori): (modelul de interogatoriu 243 privind - în manualele lui Milhard Psihanaliza: 125, 263 si Habert): 207-211 ( - ca normalizare a economiei instinctelor): 150 Posedare: 228-237 ( - şi mărturisirea sexualității): ( - de la Loudun): 228-233,

189

238, 239-240,246, 250

```
( - și copilăria): 288, 301,
                                           (marile edificii teoretice ale -
304-305
                                        din cea de-a doua jumătate a
                                        secolului al XIX-lea): 347
   ( - si eugenía): 150
   ( - şi incestul): 117-118, 300,
                                           (cura jul întronării - ): 252
306-307
                                        Psihiatrizare
   ( ~ si instinctele): 150
                                           ( - copilăriei și a
Psihiatrie
                                        infantilismului): 340-343
                                           ( - plăcerii): 322
   ( - ca ramură a igienei publice):
                                           ( - de jos în sus: mai mult soli-
133
                                        citată decât impusă): 331-333
   ( - si Comuna din Paris):
                                        Psihopatologie
172-173
                                           ( - sexuală): 261-262, 288, 312,
   ( - si perechile instinct-sexuali-
tate, dorință-nebunie, plăcere-
                                        314
crimă): 310-311
                                        Puerilitate
   ( - preia rolul medicinii
                                           ( – şi perversități): 42-43
alienistilor): 180
                                        Putere
   ( - si actele nemotivate comise
                                           ( - medicală a judecătorului):49
                                           ( - de normalizare): 37, 52,
de un subiect dotat cu raţiune): 132
   ( - și apărarea societății):
                                        59-60
355-357
                                           ( - și cunoaștere judiciară a
                                        medicinii): 22, 30, 34-37, 46-50,
   ( - şi eugenía): 355
   ( - și patologia evoluționistă):
                                        51-52
149
                                           ( - şi societatea castelor): 61
                                           ( - si societatea monarhiei
   ( - şi psihiatrizarea): 322,
331-335, 337-340, 356-357
                                        administrative): 61-62, 98-100
   ( - si rasismul); 354-355
                                           ( - și societatea sclavagistă): 61
                                           ( - si societatea feudală): 61-62,
   ( - si somatizarea esentială a
                                        98-100, 113
maladiei mentale): 180
   ( - și sistemele de reglare ale
                                           (concepția pozitivă a mecanis-
igienei publice): 159-160
                                        melor de -): 62
   (solicitarea familiară a - ): 163
                                           (constituirea - medico-judiciare):
   (solicitarea politică formulată
                                        42-45, 50-52, 128-129, 181, 308
fată de - ): 169
                                           (economia - de pedepsire): 86,
   (deriva legii către - ): 131
                                        94-107, 113, 118, 130-131,
   (dezalienarea - ): 178
                                         144-145
   (de la o - a delirului la o - a
                                           (exercitarea - de a pedepsi): 46,
instinctelor): 151
                                        55-56, 59-62, 97, 100, 107, 113,
   (istoria - ): 163
                                         130-132, 138-142, 214, 244
   (înscrierea - în reglementarea
                                           (extinderea - de ingerință a
administrativă din 1838): 157
                                         psihiatriei): 156-157, 310
                                           (lipsa de demnitate sau infamia -
   (lichidarea - alienistilor): 316,
```

): 23

322, 346

( - nu este numai un mecanism ( – autocrotică a copilului și masturbația): 269, 277-278, negativ): 60 296-299, 310 (manifestarea rituală a - de a pedepsi): 97 ( - extramatrimonială a prole-(noua economie a mecanismelor tariatului urban): 302-304 - în secolul al XVIII-lea): 99, ( - , promiscuitate si incest): 102-104, 113, 117, 130-131 304 (revendicarea - în numele ( - și indiscreția palavragiilor): modernizării justi(iei): 49 260 Rasa (purificarea - ): 150 ( – si regula tăcerii): 187-189, Rasism 225-226 (- şi psihiatrie): 355 ( - în Occident este ceea ce esti Rationalitate obligat să mărturisești): 188 ( ~ crimei): 102-103 ( - nu poate fi relatată decât medicului): 278-279 Reprimare (aberatii ale - ): 187-188, ( - medicală): 279, 285, 314-317, 321-322, 334, 337, 352 297-298, 305 ( - sau normalizarea sexuali-(anomalii ale - ): 70, 187-188, tății?): 60, 263-264 215, 314, 316-318, 352 (controlul - în instituțiile de (noțiunea de - a sexualității): 53 Revolutie educatie scolară): 212-213, 258-260, 264, 256-287 ( - engleză): 170 (burgheză și noile tehnologii ale (două maniere de familiarizare puterii): 100 ale - ): 307 (firanceză): 104, 112, 118, 170 (dificultatea de a reînscrie -( - franceză și noul Cod penal): copilului într-un raport incestuos cu 104 adultul): 298-299 ( - și reforma teoriilor juridico-(inversiuni  $\hat{i}n - \hat{j}$ : 16-17, politice): 170 348-349 (codurile intermediare ale - ): (masturbatia infantilă are un cu 27 totul alt mecanism decât -Rege adultului): 311 ( ~ ca monstru): 107-108 (psihiatria și câmpul unitar al ( - și regina: canibali sau instinctului si al - ): 310 antropofagi): 110 (incestul si răsturnarea teoriei -(procesul - Ludovic al XVI-lea): autoerotice a copilului): 300 (medicalizarea - copilului: 108-113 Schizofrenie 279-284 ( - si pericolul social): 134-136 (normalizarea - ): 52-53, 59-60 Servitori Sodomie: 16-17 ( - și masturbarea copiilor): (păcatul - ): 77-78, 206-207, 272-273 242-243 Sexualitate Somatizare: 180, 296, 351-352

( - ubu-escă sau grotescă): 23 (cele trei forme de – a ( - şi pedeapsă): 95-96 masturbației): 265-268 ( - literatura -): 113-114 Stare (notiunea de - ): 349-352 Tribunal, tribunale Suveranitate ( - speciale pentru copii): 50 ( - despotică sau arbitrară): ( - Inchiziției): 237-239 (nebunia în - ): 165 98-99, 118 ( - despotică și poporul Ubu-esc, vezi: Grotesc, Teroare revoltat): 118 Vampirism: 115-116, 320 Voluntar/involuntar ( - grotescă, infamă, ubu-escă): (axa - si a - ): 17523-25 ( - şi crima): 94-95, 97, 106, Vră jitorie 110-111, 128 ( - în procedurile Inchiziției): (teoriile juridico-politice ale -231-240 după Revoluția engleză): 170 ( - si efectele crestinării): Scolarizare 227-229, 237-240 ( - şi pactul cu diavolul): ( - și detașarea copilului de

229-234, 240

( - şi posedare): 228-239

(teatrul -: mediul rural): 228

mediul familial): 300

Тегоаге

Teratologie, vezi: Monstruozitate

## **INDEX** al numelor proprii

| in, real inguitor (s.)               | 20001 (000101): 210, 1, 2 |
|--------------------------------------|---------------------------|
| Adam (S.): 328, 331, 332, 357/9.     | Bégin (doctor): 292/32.   |
| Adelon (NPh.): 139, 152/12.          | Béguin (F.): 232/1.       |
| Albinus seu Alcuinus (F.): 192,      | Bekker (doctor): 260, 28  |
| 193, 217/13, 14, 15, 385/40.         | Belon (F.): 143.          |
| Alcibiade: 37/3                      | Benedict XIII (papă): 25  |
| Alcuin, vezi: Albinus seu Alcuinus   | Bergson (H.): 275, 293/   |
| (F.)                                 | Bernard (P.): 384/39.     |
| Algarron (J.): 13, 14, 15, 16, 28,   | Berry (ML. E., ducesă     |
| 19, 37/1.                            | Berryer (G.): 182/2.      |
| Alibert (JL.): 290/11.               | Bertani (M.): 376/8.      |
| Alliaume (JM.): 323/1.               | Bertrand (A.): 390        |
| Amann (E.): 384/39.                  | Bertrand (F.): 318, 319,  |
| André (X.): 289/6.                   | 324/17, 325/19-21, 22     |
| Andrieux (J.): 272, 293/44.          | Bertrand de Molleville (  |
| Arnaud de Ronsil (G.): 90/29,        | 121/31.                   |
| 92/43.                               | Beuvelet (M.): 204, 221   |
| Artaud (A.): 64/15.                  | Bianchi (A.G.): 359/34.   |
| Artois (C., conte de), vezi: Carol X | Blaud (P.): 267, 291/25   |
| Athanagild (regele vizigotilor din   | Bleuler (E.): 152/10.     |
| Spania): 120/18.                     | Bonnet (H.): 328, 331,    |
|                                      | 336, 357/1, 2, 4, 8, 1    |
|                                      | Bonnetain (P.): 290/16.   |
| Baillarger (JGF.): 160, 161, 162,    | Boromée (C.), vezi: Bor   |
| 175, 176, 178, 182/5, 184/26,        | Borromée (C.), vezi: Bo   |
| 187, 215/4, 310, 316, 325/22,        | Borromeo (C.): 186, 19    |
| 350, 353, 359/32.                    | 203, 210, 218/20, 220     |
| Balzac (H. de): 24.                  | 221/46-50, 386, 387,      |
| Barbin (H.): 383/33.                 | Borromeus (C.), vezi: B   |
| Bardenat (C.): 38/4, 63/1.           | (C.)                      |
| Barret-Kriegel (B.): 323/1.          | Bottex (A.): 166, 183/13  |
| Barruel (A.): 112, 121/29.           | Bourge (J.B. de): 271, 2  |
| Basedow (J.B.): 260, 286, 289/4,     | 292/39, 388/53.           |
|                                      |                           |

A., vezi: Algarron (J.)

295/68.

Beccaria (C.): 19, 38/15, 145.

Béchet (doctor): 332, 357/8.

```
232/1.
            tor): 260, 289/2, 380.
             43.
             I (papă): 256/35.
            ): 275, 293/49.
             384/39.
             E., ducesă de): 25.
             182/2.
            : 376/8.
            ): 390
            ): 318, 319, 320,
            25/19-21, 22, 23.
            Molleville (A.-F.): 112,
            .): 204, 221/55.
            G.): 359/34.
            267, 291/25, 382/29.
             152/10.
             328, 331, 334, 335,
             , 2, 4, 8, 11, 12, 14.
            P.): 290/16.
            .), vezi: Borromée (C.)
            C.), vezi: Borromeo (C.)
            C.): 186, 197, 200, 202,
            218/20, 220/35-45,
            , 386, 387, 392.
            C.), vezi: Borromeo
             166, 183/15.
            . de): 271, 290/13,
            38/53.
Bourgeois (A.): 64/11.
```

Bourgeois (L.): 290/11.

Bourneville (D.-M.): 253/13,

Bédor (doctor): 216/4, 325/22.

391/61. Bouvier de la Motte (J.-M.): 227, Boyer (A.): 266, 291/22, 382/30. Brantôme (P. de Bourdeille, snior de): 96, 118/3. Bremond (H.): 252/1. Briefre de Boismont (A.): 215/2, 324/17, 357/10. Brillon (P.-J.): 78, 89/17, 18. Bruncau (A.): 98, 118/4, 5. Brunehaut sau Brunhilda (principesă a vizigoților din Spania): 109, 120/18. Bulard (J.): 331, 334, 335, 336, 357/1, 2, 4. 8, 9, 11, 12, 358/14. Burlet (G.): 395/63. Burton (R.): 358/22. Caligula, (împărat roman): 39/21. Calmeil (L.-F.): 389/56, 390, 391. Camus (A.): 64/15. Cangiamila (F.E.): 76, 87/7, 88/9-10, 88/14, 364, 378/16-17. Canguilhem (G.): 59, 60, 64/17, 396/64. Caradeuc de la Chalotois (L.-R.): 286, 395/67. Caron (P.): 121/30. Carré de Montgeron (L.-B.): 253/5. Castelnau (de): 324/17. Catherine, vezi: Labbé (C.) Céard (J.): 89/15. Cénac (M.): 45, 63/1. Cerise (L.-A.-Ph.): 271, 292/38. Certeau (M. de): 232, 252/2, 253/4, 9-11, 13, 254/15, 16, 18, 389/55. Champeaux (C.): 83, 84, 90/29, 91/35, 36-42. Charcot (J.-M.): 216/7, 248, 253/13, 256/43, 257/43, 391/61-62.

Carol ler cel Mare, zis

Charlemagne: 64/11.

Carol X (rege al France): 111. Chaumić (J.): 36, 40/33. Chevalot (C.): 64/8. Chivasso (A. de): 243, 256/33, 385/41. Clastres (P.): 24, 39/22. Claude C.: 165, 166. Clavasio (A. de), vezi: Chivasso (A. de) Clément (E.): 289/6. Cochin: 47. Collas (A.):78, 89/16. Condillac (E. Bonnot de): 145, 208, 222/62, 239, 358/23. Constanzo (J.B.): 387/48. Corday (C.): 172. Cornier (H.): 73, 124, 125, 126, 127, 128, 132, 133, 138-151, 151/4, 153/4, 17, 155, 156, 160, 168, 174, 318, 329, 330, 331, 333, 334, 335, 337, 338, 339, 340, 364, 368. Courteline (G. Moinaux, zis): 24. Dauby (E.): 357/10. Davila (J.), vezi: Madrid-Davila (J. de) Defert (D.): 37/1, 361, 371, 373, 374, 384. Defossez (E.): 185/29. Deleuze (G.): 323/2. Deleuze (J.-P.): 391/60. Delumeau (J.): 218/18. Deslandes (L.): 272, 175, 280, 282, 291/20, 28, 293/43, 44, 48, 50, 54, 294/58, 59, 60, 62, 63, 295/64, 65, 380, 19, 381. Despois (E.): 38/8. Diderot (D.): 91/35. Dinouart (J.-A.-T.): 87/7, 378. Dolhagaray (B.): 384/39. Dostoievski (F.): 24. Doussin-Dubreuil (J.-L.): 273, 290/16, 291/29, 380/21, 381, 25.

Dubois (A.): 282, 294/33.
Duchemin (P.-V.): 121/33.
Dumeige (G.): 217/16.
Dupaty (C.-M.-J.-B. Mcrcier): 19, 39/15.
Duport (A.-J.-F.): 105, 119/10.
Dupuytren (G.): 263, 266, 290/16, 291/21.
Durkheim (E.): 116, 122/41.
Duval (J.): 79, 80, 90/23, 90/24, 25, 25, 91/33.

Érostrate (din Efes): 38/4. Esquirol (J.-E.-E.): 46, 47, 63/2, 63/4, 109, 120/17, 139, 152/12/168/174, 178, 183/10, 184/28, 320, 338, 340, 342, 343, 344, 345, 349, 357/10, 358/20, 23, 377, 379. Ewald (F.): 37/1, 361, 371.

Falret (J.): 349, 351, 353, 358/20, 23, 359/31, 37.
Falret (J.-P.): 185/29.
Farge (A.): 63/6.
Féré (C.): 256/43.
Ferrand (J.): 358/22.
Ferré (R.-F.): 187, 215/2.
Ferrus (G.-M.-A.): 187, 215/2.
Fest (J.): 39/24.
Fienus (T.): 258/21.
Figliucci (V.): 256/34.

Filliucius (V.), vezi: Figliucci (V.) F.-J.: 324/17. Flaubert (G.): 15, 38/5.

Flaubert (G.): 15, 38/5. Floriot (R.): 63/3. Fontaine (J.): 252/3. Fontana (A.): 376/8. Foreville (R.): 217/16.

Fouquier-Tinville (A.-Q.): 46, 63/2. Fournier (H.): 292/31.

Fournier (L.-P.-N.): 145, 146, 147, 152/17.

Foville (A.-L.): 187, 215/2. Freud (S.): 117, 122/44, 183/11, 290/17, 366.

Gambetta (L.): 172. Ganebin (B.): 292/34. Ganguilhem (G.): 64/17. Garçon (E.): 40/29, 375/5. Garibaldi (G.): 171, 172. Garimond (E.): 185/29. Garnier (Paul): 216/8. Garnier (Pierre): 283, 295/66. Gastaldi (G.), vezi: Gastaldus (H.) Gastaldus (H.): 399/68. Gaufridi (L.): 229, 252/3, 253/3. Gaultier (J. de): 38/5. Gaume (J.-J.): 388, 52. Geoffroy Saint-Hilaire (E.): 153/18. Geoffroy Saint-Hilaire (I.): 147, 152/18, 153/18, 367. Georget (E.-J.): 47, 63/4, 122/39, 151/3, 4, 152/11, 12, 17, 379. Glenadel (J.): 160, 182/5, 183/7, 9. Gerson (J.): 265. Gock (H.): 359/27, 28. Goldman (P.): 21, 39/18. Gorry (T.): 345, 359/26. Gouriou (P.): 45, 63/1. Graefe (E.A.G.): 282, 295/64. Grand (N.): 152/4. Grandier (U.): 229, 230, 232, 238, 240, 253/4, 6. Grandjean (A.): 65, 82, 83, 84, 85, 90/29, 9132, 43, 92/44, 364, 384. Granier de Cassagnac (A.): 121/33. Gratianus: 195, 217/17. Gratiolet (P.-L.): 160, 182/5. Grațian, vezi: Gratianus Griesinger (W.): 176, 184/27, 187, 316, 324/15, 351, 353, 358/20, 24.

Guattari (F.): 323/2.

Guerber (J.): 256/36.

256/39.

Guillaume, duce de Jülich-Kleve:

Guilleameau (I.): 87/6. Guyon (M<sup>me</sup>), vezi: Bouvier de la Motte (J.-M.)

Habert (L.): 186, 198, 199, 200, 202, 206, 208, 210, 211, 218/22-26, 219/27-32, 220/33-34, 221/50, 51-52, 222/56, 59, 63, 67-69, 385, 386, 3867, 393. Havelock Ellis (H.): 261, 290/10. Hélie (F.): 38/13, 14, 39/17. Heliogabal (împărat roman): 24, 39/21. Héricourt (L. de): 78, 89/19-20. Heuyer (G.): 45, 63/1. Hitler (A.): 39/24, 150. Hobbes (T.): 170

Imbert (J.): 253/6. Institoris (H.): 253/7. Inocențiu XI (papă): 387. Iosif II de Augsburg (împărat): 110, 111. Isus Christos: 217/15, 218/25.

Humbert (A.): 218/22.

Jackson (J.H.): 350, 359/32.
Jalade-Laffont (G.): 281, 294/57.
James (R.): 91/35.
Jarry (A.): 39/20.
Jaucourt (L., cavaler de): 118/7.
Jeanne des Anges (soră): 233, 234, 235/13, 254/15, 16, 17.
Jénil-Perrin (doctor): 45, 63/1.
Jenin de Montegre (A.-F.): 390/57.
Jost (J.): 386/46.
Jousse (D.): 38/13.
Jouy (C.-J.): 327, 328, 329, 330, 331, 335, 337, 338, 339, 340, 343, 357/1, 12.

Jozan (E.): 293/42.

313, 314, 315, 316, 317, 323/6, 324, /12, 13, 368, 382/31, 394. Kafka (F.): 24. Kissel (A.): 390/59. Klein (M.): 117, 123/45. Kopp (J.H.): 122/38. Krafft-Ebing (R.): 187, 216/6, 261, 290/9, 314, 348, 358/24. Kraepelin (E.): 351, 359/33.

L., vezi: Labbé (D.)

Kaan (H.): 261, 289/7, 296, 312,

Labbé (C.): 15. Labbé (D.): 14, 15, 29, 37/1. Laborde (J.-B.-V.): 172, 184/24. Lacan (J.): 39/25, 63/1. Lactance (tată): 234. Lagrange (J.): 37/1, 361, 371, 395/63. Laingui (A.): 182/4. Lallemand (Cl.-F.): 281, 294/59, 380/20, 381. Lambert (F.): 82, 83, 91/32, 92/44. La'Mert (S.): 280, 293/55. La Mettrie (J.O. de): 326/27. Laplanche (J.): 183/11. Larrey (D.-J.): 282, 294/61. Laschi (R.): 184/21-23. Lasègue (C.): 348, 359/27. Lea (H.Cl.): 216/11, 220/38,

Léger (A.): 73, 115, 122/39, 160, 318, 364. Legrand du Saulle (H.): 165, 172,

223/73, 76, 256/33, 384/38,

182/2, 183/15, 184/21, 324/17, 358/24, 359/25.

Legrain (P.-M.): 152/9.

385/43.

Lemarcis (Marie): 65, 78, 79, 83, 383, 393.

Lemarcis (Marin), vezi: Lemarcis (Marie)

Leopold II de Augsburg (împărat): 111.

Lepeletier de Saint-Fargeau (L.-15, 16, 358/25, 359/26, 378, 381. M.): 118/8, 119/8, 120/16. Marcuse (H.): 263, 290/17. Lepointe (G.): 40/27. Marchal de Calvi (doctor): 319, Leuret (F.): 322/326/30. 320, 325/19-21, 22. Levasseur: 109, 120/19. Maria-Antoaneta de Lorena: 109, Léveillé (J.-B.-F.): 139, 152/12. 110, 111, 117. Lévi-Strauss (C.): 117, 122/43. Marjolin (J.-N.): 381/28. Lévy-Bruhl (L.): 117, 122/42. Martin (C.): 47, 63/6. Ligorius (A.M. de), vezi: Liguori Martin (E.): 87/3, 5, 88/8, 89/16, (A.M. de) 90/21, 377/15, 378. Liguori (A.M. de): 211, 223/74/75, Martin (Thérèse), vezi: Thérèsea 244, 256/37, 38, 259, 289/1, 365, Pruncului Iisus 388/51, 392. Marx (K.): 172. Liguory (A.-M. de), vezi: Liguori Mathieu (P.-F.):252/2. (A.M. de) 112, 121/32, 122/35. Lisle: 291/27. Livi (C.): 184/21. Matthey (A.): 120/19. Locke (J.): 170, 358/23. Mazzini (G.): 172. Lombroso (C.): 66, 87/1, 109, Mellier (P.): 388/54. 120/17, 171, 172, 184/21, 22, 23, Merle (R.): 40/29, 375/5. 352, 359/34. Mesnard (P.): 38/8. Lucas (P.): Lucretius Carus (T.): 64/15. 26, 27, 326/28-29. Ludovic XV (rege al Franței): 110. Ludovic XVI (rege al Franței): 93, Michel (A.): 384/39. 107, 108, 109, 110, 112, 121/25, 26, 379. Lullier-Winslow (A.-L.-M.): 385/42. Misdea: 352, 359/34, 35. 381/28. Lunier (J.-J.-L.): 324/17, 325/19. Luys (J.): 350, 353, 359/32. 38/8, 40/28. Moll (A.): 216/6, 8. Madrid-Davila (J. de): 281, 294/60. Mommsen (Th.): 87/4. Magnan (V.): 152/9, 216/7, 324/11, 348, 351, 356, 359/27, 28, 29. Maria (Maica Domnului): 80, 249, 118/7. 251, 253, 389.

Maton de la Varenne (P.-A.-L.): Michéa (C.-F.): 187, 215/3, 320, 321, 322, 324/17, 325/23, 24, 25, Michelet (J.): 170, 184/19. Milhard (P.): 186, 207, 222/57, 58, Misson (M.): 256/42, 390/59. Molière (J.-B. Poquelin, zis): 28, Montesquieu (C. de Secondat, baron de La Brède și de): 103, Mopinot de la Chapotte (A.-R.): 109, 120/18, 21. Moreau de la Sarthe: 271, 292/35. Moreau de Tours (P.): 187, 216/5. Morel (B.-A.): 152/9, 325/22, 23, 356/36, 368, 389, 390/58. Morel (C.-T.): 289/6, 353, 356. Morin (J.): 291/29.

Maiolus (S.): 88/13. Malo (Ch.): 271, 273, 293/41, 45. Mandrou (R.): 256, 40. Manuel (P.-L.): 112. Marc (Ch.-Ch.-H.): 47, 63/4, 122/38, 139, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 151/4, 152/5, 6, 13,

Motet (A.): 324/11. Muratori (L.A.): 398, 399/68.

Mussolini (B.): 24.

Napoleon (împărat al Franței): 27. 282.

Nemrod (împărat babilonian): 109, 120/18.

Nero (împărat roman): 24, 25, 39/21.

Olier (J.-J.): 203, 221/54, 251, 257/45.

Ortolan (T.): 384/39.

Ozanam (J.-A.-F.): 64/13, 398/66, 399.

Pagès (G.-J.): 388/54.

Paoli (P.): 172.

Papavoine (L-A.): 73, 122/39, 125, 126, 127, 151/3, 160, 318, 364.

Papon (J.-P.): 399/68.

Pareus (A.), vezi: Paré (A.)

Paré (A.): 87/6, 89/15.

Pâris (F. de): 22, 253/5.

Pastor (L. von): 256/35. Payen (J.-L.-N.): 266, 29/20.

Peltier (J.-G.): 122/34.

Pérignon (contesa de): 112.

Perrault (C.): 151/1.

Perroud (C.): 121/28.

Peter (J.-P.): 40/31, 115, 122/28, 122/39.

Pinel (Ph.): 63/2, 345, 358/23.

Pinloche (A.): 295/68.

Ponchet (G.): 182/2. Pontalis (J.-B.): 183/11.

Porot (A.): 38/4, 5, 40/33, 63/1.

Portal (A.): 267, 291/26.

Prichard (J.C.): 174, 184/25, 316, 324/14.

Prudhomme (L.-M.): 109, 110, 120/20, 121/24.

Prugnon (L.-P.-J.): 104, 119/9. Prunelle (C.V.-F.-G.): 104, 120/12.

Quinct (E.): 170, 184/19.

R., vezi: Rapin (G.)

Rached (A.): 39/16.

Radcliffe (A.W.): 113, 122/36, 37.

Rancière (D.): 323/1.

Rapin (G.): 30, 32, 40/30, 46, 63/3,

172, 173.

Raymond (M.): 292/34.

Regnard (P.-M.-L.): 391.

Reich (W.): 366.

Reisseisen (F.D.): 122/38.

Richer (P.): 319/61.

Richerand (A.): 294/63, 382/30.

Richter (Æ.L.): 218/19.

Riolan (J.) 79, 82, 83, 90/24-25,

27-28, 91/34.

Rivière (P.): 31, 40/31, 46, 63/3,

166, 167, 331, 339, 358/19, 379.

Robert (L.), vezi: Prudhomme (L.-M.)

Roland de la Platière (J.-M.): 112, 121/28.

Rostopchine (S.), vezi: Ségur

(contesa de)

Rousseau (J.-J.): 270, 292/34, 380. Rozier (doctor): 267, 271, 273,

276, 277, 291/30, 292/31, 35-36, 293/46, 52.

Rycroft (Ch.): 183/11.

Sabatier (doctor): 271, 292/37.

Sade (D., marchiz): 86, 113, 114.

Saint-Just (L.-A.-L. de): 107, 108, 120/16.

Salzmann (C.G.): 260, 262, 289/5,

290/15. Sanson (L.-J.): 267, 291/23.

281/28.

Sauval (H.): 88/12, 89/15.

Scarpa (A.): 267, 291/24, 381/28. Seglas (J.): 185/29. Ségur (contesa de, născută Rostopchine S.): 46, 63/2. Segusio (H. de): 88/13. Sélestat (soția lui) [anonim]: 73, 115/38, 125, 126, 127, 154, 160. Serpillon (F.): 38/14. Serres (E.-R.-A.): 266, 290/19. Serrurier (J.-B.-T.): 265, 290/18, 318/27. Servan (J.-M.-A.): 19, 39/15. Shakespeare (W.): 25, 39/23. Siméon (A.): 325/22. Simon (E.-Th.): 92/44 Simon de Metz (F.): 271, 292/40. Soboul (A.): 120/15. Socquet (J.): 324/11. Sombreuil (Domnisoara M. de): 112, 121/33. Sprenger, vezi: Sprengerus (I.) Sprengerus (I.): 253/7. Suetonius (istoric): 39/21. Surin (J.-J.): 227, 252/1, 253/13, 254/14. Tamburini (A.): 185/29. Tamburini (T.): 241, 254/20-27, 255/28-32, 256/34, 387/50, 394. Tamburinus (T.), vezi: Tamburini (T.)Tardieu (A.-A.): 325/17. Taruffi (C.): 377/14. Taxil (L.), vezi: Pagès (G.-J.) Tentler (T.N.): 385/39. Téraube (J.-B.): 380/21. Thalamy (A.): 323/1. Thérèse al Pruncului Iisus: 257/44. Tucidide (istoric): 64/15. Tissot (S.-A.-A.-D.): 260, 267, 271, 289/2, 3, 6, 291/29, 293/41, 45, 366, 380. Trélat (U.): 164, 165, 168, 174,

183/12-14.

Ungarelli (I.): 256/33.

Vacandard (E.): 384/39. Valette (P.): 38/4. Vallette (Ch.): 182/3. Van der Elst (R.): 391/62. Van Gennep (A.): 290/10. Van Ussel (J.): 53, 64/8, 263, 290/17, 366. Verga (A.): 184/21. Vermeil (F.-M.): 84, 85, 90/29, 91/30-31, 32. Vialart (F.): 221/53. Viard (J.): 253/6. Victoria (regina Angliei): 115. Virey (J.-J.): 183/11. Vitellius (împărat roman): 39/21. Vitet (L.): 104, 119/11. Vitu (A.): 40/29, 375/5. Vogel (C.): 384/39. Voisin (A.): 324/11. Voltaire (F.-M. Arouet): 19, 38/15. Vulet (P.): 391/61.

Wender (A.J.): 281, 294/58. Westphal (J.C.): 187/216/7, 348, 358/24, 359/27, 28. Wierus (I.), vezi: Wijr (J.) Wijr (J.): 256/39.

X (anonim): 16, 17.

Y (anonim): 16, 17.

Z (anonim): 17. Zabé (E.): 348, 358/25. Zacchia (P.): 88/8, 256/41.

# "Încă și azi": Michel Foucault și Enciclopedia genealogică a puterii

Editarea științifică a cursurilor rostite de Michel Foucault la Collège de France între 1971 și 1984, constituirea lor într-un corpus accesibil, transformarea lor în operă a început, atât în Franța, cât și (grație Editurii Univers) în România, de la mijlocul acestui interval și în sens invers. După "Trebuie să apărăm societatea" (1976), avem acum Anormalii (1975). Dar, se poate întreba un cititor "normal constituit", ce actualitate mai pot avea niște cercetări de acum, deja, 25 de ani? La ce actualitate, profund "postmodernă" dar mai ales intens (si de multe ori abuziv-compensatoriu) "postmodernizată", se mai pot ele referi? Ne mai privesc, oare, investigațiile lui Foucault? În ce fel? Si până unde? Ce ne învată Foucault?

S-o luăm, modest, pe rând.

"Ubu psihiatrico-penal" (cursul din 8 ianuarie 1975) Foucault începe abrupt, vertiginos, fără tranziție, *in medias* res, la fel ca în A supraveghea și a pedepsi (supliciul lui Damiens): citând documente deopotrivă halucinante și comice, fortând un regim al evidenței, căutând să socheze. Pleacă din actualitatea cronologică imediată. Ca de obicei, nu-l interesează marile discursuri publice, ci micile "rapoarte" "tehnice". În cea mai bună tradiție a Luminilor, face public ceea ce puterile ascund, desființând granița public/secret: adevărul puterilor publice pare a tine, "metafizic", de ascundere. În plină actualitate (1974), el detectează reminiscențe nepermise de "Vechi Regim": Foucault denunță falsa evoluție, falsul progres. Viteza exprimării sale tine de urgența analizei, a demascării, a denuntării intolerabilului. Crimele și delictele sunt performate de către instituția judiciară, bricolate din "materiale strategice". Adevărul

despre putere este "performativitatea" ei "tehnologică", sugerează Foucault: puterea nu reprimă natura, ci fabrică "dusmani" ai societății, de care se autopropune s-o apere. Navetă rapidă între secolul al XVIII-lea și actualitatea imediată, scurtcircuitare a duratei: ne aflăm, ca practică judiciară, în plin "Vechi Regim"; Revoluția nici n-a avut loc. Foucault nu abordează puterea în sine, ca esență: n-o "metafizicizează". Există producție, îngemănată, de putere și "adevăr", dar acestea circulă, nu sunt deținute, localizate, stocate, capitalizate: nu trebuie să poată fi prinse. Denunțând instrumentalizarea psihiatriei de către aparatul judiciar-penal, Foucault alege teme din "canonul" est-european-to-talitar pe care le analizează în cazul Occidentului. Ceea ce în totalitarism este evident și hiperbolic, în regimurile democratice este ascuns, anonim, neutru, inaparent. Abstract, căci încorporat (v. infra). Puterea nu e localizată: se dedublează și fuge, își inventează instanțe-paravan; e pudică și ipocrită; s-a "separat" în "puteri" (Montesquieu) tocmai pentru a nu putea fi localizată: dispunere tactică, de luptă. Adevărata putere nu este niciodată acolo unde o cauti Incerită institic se carelă na mâini un decide. acolo unde o cauți. Ipocrită, justiția se spală pe mâini: nu decide ea însăși, ci își deleagă întemeierea deciziei către psihiatrie, care însă nu e o știintă, ci cel mult o "hermeneutică", tine de interpretare, de opinie, desi preferă să se prezinte "metafizic": caută origini, fundamente, cauze, determinisme absolute; psihiatria legală structurează individul în mod teleologic, trivial-metafizic, ca entitate "în vederea crimei"; subiectul devine ceea ce este încă de la început. Identitatea-închisoare.

Acesta este intolerabilul pe care-l denunță, urgent, sarcastic, Foucault. El acționează și scrie asemeni presei de senzație, care aduce "dezvăluiri senzaționale". Aproape fiecare analiză a lui Foucault e ca o stire "bombă" de prima pagină, într-un ziar consacrat actualității profunde, adevăratelor continuității istorice (i. e. construite) ale omului european modern. Foucault, ziarist filosofic, reporter de investigație istorică. "Spațiul public" modern există în primul rând pentru a masca ilegalismul legii și performativismul puterii, industria ei socială. În descrierea lui Foucault, statul apare ca o Biserică în spatele căreia acționează niște secte de "specialisti", de "tehnologi" sociali oculți. Prin extinderea puterii în afara domeniului declarat, asistăm la o cucerire imperială a societății republicane, la un imperialism al

42.1 Postfață

politicului asupra societății prin mijloace nedeclarate, ilegale, obscure. În viziunea lui Foucault, puterea acționează esentialmente clandestin, subteran, subversiv; există un terorism al puterii. Puterea terorizează societatea constituind-o, duce un

război de gherilă împotriva acesteia, ilegal, dar sub masca legii.

Producând un "dublet psihologico-etic al delictului", un "personaj", psihiatria performează/construiește/impune, de fapt, adevăratele clase sociale. Foucault acționează în spiritul Luminilor, în sensul că risipește bezna în care evoluează societatea modernă, opacitatea ei cu privire la ea însăși. În acest sens, el apartine traditiei Luminilor, care s-au scindat în mod cinic (cf. P. Sloterdijk, Critica rațiunii cinice, vol. 1, Iași, Polirom, 2000), permitând construirea unor fațade în spatele cărora "Vechiul Regim" continuă să existe: monarhismul și imperialismul ocult al puterii, al politicului. Puterea se autocreează din orice, e autoproductivă; e o putere segmentară, care se modulează eficient. Plasticitatea puterii. "Metempsihoza" puterii: același "suflet" în "trupuri" noi.

Stephen King al filosofiei (cursul din 15 ianuarie 1975) După "marea închidere" din secolul al XVII-lea (analizată în Istoria nebuniei), Foucault cercetează acum falsa evoluție modernă, în care mecanismele de putere se tes încetul cu încetul, printr-o "complicitate generală", împânzind societatea, acoperind-o din mai multe puncte deodată. În acest timp, noi stăm/suntem tinuți cu privirile ațintite spre centru: "spațiul public" pare a nu fi altceva decât un dispozitiv de distragere a atenției. Inclusiv prin presă, prin mass-media, prin entertainment, prin mai noua, post-foucaldiana ideologie a "comunicării", noi întreținuți; presa nu luminează, nu informează, ci distrage atenția, ne întreține, iar între timp suntem cuceriți, ocupați în mod terorist de putere. Anarhismul de fond (și care va trebui, cu titlu de ipoteză măcar, analizat) al lui Foucault, împotriva terorismului puterii. O luptă.

Tehnica creează puterea, nu ca în perceptia comun-meta-fizică: *primo* scopul, *secundo* instrumentul. Invers: mecanismul se autocreează segmentar, impunând un scop nou, propriu, numai al lui. Am putea discuta, din acest punct de vedere, despre "structuralismul politic" al lui Foucault: un "structuralism" nu

genetic, ci genealogic, în care relațiile se substanțializează și se autonomizează, devenind mai importante decât relatele lor, pe care ajung să le domine.

Ca un Stephen King al filosofiei, Foucault scrie un horror analitic-conceptual al puterii: puterea se insinuează viral, insesizabil, depersonalizează indivizii ocupându-i și producându-i în beneficiul ei. Foucault vrea să trezească spaima, să denunțe pericolul, străinul, "alien"-ul: "puterea de normalizare", difuză și nenumită, sub chipul, în cursul de față, al puterii psihiatrice. Puterea nu reprimă "natura", ci o produce; corelativul puterii e individualitatea modernă. Căci, în viziunea lui Foucault, politica este esențialmente una a "resurselor umane". Dacă vom continua să vedem represiv și exterior puterea, îi vom face jocul. Puterea e integrată, productivă, inventiv-pozitivă. Dacă nu vom începe s-o privim astfel, avertizează Foucault, vom rămâne în aceeași "actualitate" ca și cea de azi, veche de peste o sută de ani.

### Cursul din 22 ianuarie 1975

Abia acum ajunge Foucault la tematica anuntată: constituirea istorică a categoriei fals științifice, dar dotate cu un imens potențial strategic, a "anormalului". În primele două cursuri a pregătit, emoțional, literar, "terenul".

### Bătălia pentru modernitate (cursul din 29 ianuarie 1975)

Foucault "simte", "miroase" puterea, ambiția de putere, are "fler" pentru putere. Procedează ca un detectiv, ca un reporter: "vede enorm și simte monstruos". Denunță tot timpul "scandaluri" și "afaceri" tenebroase ale modernității. E practicantul unui stil filosofic "senzaționalist". Astfel privit, el continuă, cum spuneam, spiritul Luminilor împotriva scindării și orbirii produse de acestea: aduce la cunoștință, denunță, face public, caută să trezească indignarea, vrând să transpună totul, oricât de complicat și de ezoteric (cu atât mai mult), într-un regim al evidenței comune. Pentru aceasta, utilizează un ton popular, tehnici de persuasiune, de succes, "face presa" care nu s-a scris la timpul potrivit, în momentul producerii minusculelor, dar decisivelor evenimente. Încearcă să recupereze criticismul pierdut, neefectuat al unor epoci trecute.

Postfață 423

Gândirea lui Foucault, modul său de acțiune sunt esențialmente *militare*, *tactice*: ocoluri, deplasări, căutare a punctelor de atac, învăluiri, atacuri-surpriză. Foucault se află într-un permanent război de uzură cu puterea, mai precis cu voința de putere, care emană din societate dar se întoarce împotriva acesteia, declarându-i război, neputând exista decât ca război cu societatea, în societate, ca societate.

Revoluția franceză a fost laboratorul unor concepte-instrumente de putere, produse, apoi, în serie.

În finalul cursului, atacul-surpriză, racursiul istoric, execuția sumară, dar îndelung pregătită, a modernității. Efect de vertij istoric, de o imensă "ironie": medicina legală, dar mai cu seamă etnologia, antropologia ("agentul" Durkheim) și psihanaliza nu reprezintă decât "rafinări" și prelungiri universitar-academice ale unor bricolaje conceptuale factice din timpul Revoluției franceze. Ca un contra-magician, Foucault leagă firele istoriei, denunță scamatoriile, șiretlicurile puterii, prin care aceasta s-a constituit, s-a extins și se reconstituie neîncetat, de nimeni tulburată – "încă și azi". Deși durata istorică a "modernității" pare lungă (aproximativ două sute de ani), continuitatea este, de fapt, scurtă, imediată.

Ar trebui să medităm la definiția (implicită) a subiectului în istorie și a acțiunii lui, conform lui Foucault. Subiectul de cunoaștere-putere este esențialmente complice, dominat de o voință de putere imediată, cu rază scurtă, inconștient-practică. Când legea istorică trece prin el, subiectul o realizează frenetic, aproape fără nici o urmă de rezistență critică, pradă unei bucurii, unei plăceri instrumentale. Virtualitatea strategică imediată, fără perspectivă, se actualizează integral, febril.

Foucault e un contra-iluzionist: acționează cu viteză de prestidigitator, de scamator, dar pentru a denunța scamatoriile istorice ale rațiunii (rațiunea fiind văzută în primul rând ca viclenie, ca o capacitate a omului de a-și trage pe sfoară semenii). Ce s-a urzit într-ascuns în mulți ani e demontat în doar câteva minute, prin alternare de acumulări documentare doar aparent digresive cu atacuri-surpriză nimicitoare, decisive. Foucault scoate sforile la vedere, demontează și remontează artefactele conceptuale și ficțiunile teoretice, demascându-le ca simple instrumente ale voinței de putere; totul în viteză, repede,

pentru ca demonstrația nu doar să capete sens, ci să și impresioneze, să șocheze, să convingă de contra-adevărul ei. Dar, s-ar putea pune întrebarea, de ce se întrebuințează

Foucault atât de tare, care este mobilul (mai degrabă nedeclarat, rămas implicit) al impresionantei sale desfășurări intelectuale de forte? Lucrurile ar mai sta cum ar mai sta în istoria modernității, pare a spune Foucault (și preluăm aici un procedeu drag lui, acela al declarației apocrife, al citatului posibil), dacă "adevărul" și "conceptele" n-ar ucide și n-ar programa oamenii. Dacă n-ar fi vorba de libertatea umană. Puterea se constituie prin/ca război cu oamenii, devine aceștia, substituindu-li-se prin "dublarea" lor cu niste obiecte-concepte eminamente strategice. E vorba de un război de constituire, de intolerabilul faptului că oamenii nu pot exista social decât ca putere, polimorf și cripto-politic deci, și atunci a analiza modernitatea devine, pentru Foucault, a porni la război. El se mobilizează, este mobilizat, după ce s-a autosesizat din oficiu – împotriva ilegalismului legii, de exemplu, sau împotriva acestei "științe" dubioase care este psihiatria, definibilă ca abuz al unei puteri ilegitime (principiu: cu cât mai slabă epistemologic este o disciplină, cu cât se pretinde mai "stiintifică", cu atât puterea, vizarea puterii este ceea ce o caracterizează, cu atât mai tare și mai puternică, mai eficientă și mai utilă politic e ea). Foucault se comportă militar, strategic și tactic, se află în permanentă mișcare, străbate în toate sensurile spațiul modernității, pentru a-și surprinde adversarul: puterea. Se adaptează modului ei de mișcare. Foucault a analizat neîncetat puterea, aceasta este obiectul său predilect de atac, dar nu i-a dedicat nici un studiu separat. A scris, de pildă, texte precum "Ce este un autor?" (1969) sau "Ce sunt Luminile?" (1984), dar nu și un "Ce este puterea?", așa cum mulți s-ar fi așteptat și ar fi dorit. N-a tematizat puterea, a evitat s-o substanțializeze supunând-o unei analize de esență, pentru că i s-a conformat metodologic, luptând cu ea militar, strategic, chiar pe terenul ei de luptă (de constituire): acela istoric. S-a ferit să se plaseze frontal-tematic față în față cu puterea, a evitat capcana de a o privi metafizic, static și fascinant, hipnotic, adică exact așa cum ea dorește să fie, formal, privită. A ales, astfel, metodologic (dar și existențial), să nu participe la jocul auto-iluzionării, preferând să vadă în putere un *cum* istoric polimorf, nu un *ce* imuabil.

Postfață 425

Un război continuat cu alte mijloace (cursul din 5 februarie 1975)

Abia în acest curs începe să se vadă cu putere că avem de-a face cu un manifest antipsihiatric radical. După ce a scris o Naștere a clinicii (1963) și o Naștere a închisorii (A supraveghea și a pedepsi, 1975), Foucault scrie acum un pamflet care s-ar putea intitula "Nașterea psihiatriei". Ceea ce denunță, mai presus de orice, Foucault este modul în care psihiatriei i s-a încredințat, de către aparatul judiciar-penal, misiunea de a judeca/pedepsi ceea ce cade în afara sferei legale a dreptului, și modul cum psihiatria a stiut să profite de această delegație, de acest mandat istoric pentru a-și generaliza și universaliza ilegitim și abuziv puterea. Psihiatria e denunțată, demascată de Foucault ca falsă știință și ca aviditate machiavelică de putere pură, ca profitoare. Ca, altfel spus, o tipică serva padrona: subalternul ultrazelos și ultraambițios. În viziunea lui Foucault, psihiatria, ca putere care creează și postulează, prin bricolaj teoretic, "anormalul" pentru a-și da și extinde priza asupra societății, reprezintă un fenomen de patologie a puterii-cunoaștere. De aici, sarcasmul și patosul său anti-psihiatric. Psihiatria reprezintă o "pățanie" a puterii judiciare, care și-a delegat puterea de a discrimina-pedepsi, dar n-a mai fost capabilă să-și stăpânească slujitorul. Ca disciplină "stiințifică" și chiar ca medicină, psihiatria este, istoricește, un mult prea tipic caz de bastard parvenit. Psihiatria demonstrează, este un caz-școală al fenomenului puterii în general: puterea apare întâmplător, din mărunte ocazii și motive istorice, dar nu ratează prilejul de a fi, de a se constitui și de a se generaliza Merge până la capăt. Virtualitatea de putere se abuziv. actualizează complet și cel mai adesea în exces. Puterea începe prin a-si crea "obiectul" de studiu, care cel mai adesea nu este decât un construct, un dublet al realității: de fapt, o țintă-suport, un "cal troian", un "cap de pod", un punct strategic de relansare, de autogenerare continuă și de ocupație (generalizare, extindere). Totul începe, în "stiințele despre om", cu actul de numire, cu impunerea unor concepte fără referent. Cunoașterea-putere nu neagă, ea presupune (fabrică) prezențe, nu pleacă de la absențe. Conceptele sunt arme de atac, strategii, tactici. Disciplinele "academice" sunt războiul (adică, după Clausewitz, politica)

continuat nepolitic. Căci, demonstrează, din nou vertiginos, Foucault, linia genealogică a psihiatriei va conduce spre răul maxim: prin biologism și evoluționism, până la eugenism și rasism. Ceea ce pare de domeniul trecutului, strict datat, constituie, din nefericire. însăși "actualitatea" noastră cea mai profundă.

Atât de grav stând, și de atâtea zeci și chiar sute de ani, până azi, lucrurile, Foucault nu-si permite să ia vacanță. Cursul continuă. În plină "normalizare", care de atâta vreme nu încetează să ne fabrice ca indivizi "docili și utili", să ne "medicalizeze", să ne "patologizeze", să ne "psihiatrizeze" creându-ne o falsă, codificată "libertate", nu-i timp de vacanță!

Pentru un post-foucaldianism responsabil (cursul din 12 februaric 1975)

Actualitatea analizelor lui Foucault e una lungă, de durată, și tocmai de aceea analizarea și denunțarea ci constituie o urgență (una de mult întârziată). Ceea ce denunță el mai presus de orice, ceea ce-l motivează și-l mobilizează la maximum este faptul că actualitatea noastră este profund in-actuală, o falsă actualitate care datează de aproape două sute de ani. Cum putem să mai trăim și azi într-un șiretlic atât de ieftin și atât de vechi precum "puterea de normalizare"? Cum poate fi omul modern atât de inert încât să mai înghită încă și azi spaime fabricate la începutul secolului al XIX-lea, dacă nu și mai devreme? Aceasta să fie "modernitatea" noastră: împietrirea într-o farsă? Poate că, de fapt, "n-am fost niciodată moderni" (Bruno Latour, Nous n'avons jamais été modernes, Paris, La Découverte, 1991). Suntem comandați de departe din timp, n-am trecut încă în altă epocă, nu ne-am devenit contemporani. Este intolerabil, nepermis să jucăm o comedie atât de ieftină și atât de veche, să ne mai lăsăm trași pe sfoară de niște trucuri atât de brutale: acestui fapt i se datorează patosul criticii lui Foucault.

În psihiatrie, "instinctul" este, spune Foucault, marginal din punct de vedere epistemologic, dar tocmai de aceea capital din punct de vedere politic. Pe baza notiunii de "instinct", psihiatria și-a "generalizat" puterea asupra societății, și "ingerința" ei continuă. Puterea psihiatrică "mușcă" nepermis din societate.

Avansăm în analiza fenomenului puterii. Vrând să scape de

pericole inventate si induse, micro-societatea (familia, anturajul)

apelează la puteri exterioare, ajutându-le, astfel, să se constituie și să se extindă, să prindă corp. Puterea profită de solicitări și intervine pentru a-și lărgi domeniul, "imperiul". Se constituie la cerere speculând falsele nevoi. Ingerință solicitată – și prompt, cu asupra de măsură acordată. Indivizii sunt cei care constituie, prin urmare, ca "temei originar", puterea. Există "natural"-social putere, producție imanentă de putere, dar Puterea (substanțială) nu se creează decât prin autonomizare și prin instituționalizare abuzivă, ilegitimă, bastardă, prin segregare: "Statul nu are esentă, nu este un universal. Statul nu este în el însuși o sursă autonomă de putere, statul nu este altceva decât o neîncetată etatizare", va afirma Foucault în 1979, în cursul intitulat "Despre guvernarea celor vii". Indivizii apelează la putere ca la un tert mediator, iar mediatorul-putere ajunge să-i domine pe contractanți. La Foucault, relația (dinamică, orientată) de putere trece, cum spuneam, înaintea "relatelor" umane: așa se structurează și se "structuralizează" societatea ca putere. Indivizii solicită să fie mediați, mijlociți, solicită intervenția, provoacă ingerința, căzând în marea capcană. Solicită puterea pentru a exercita tot mai multă putere unii asupra și în detrimentul altora. Micro-puterea face marea putere. Există stat și puteri instituționale (instituționalizate) pentru că, printr-un proces de generare și de întreținere circular, indivizii vor să exercite putere unii asupra altora – și puterea nu întârzie să le scape, se etatizează, se face stat, se substanțializează, se opacizează, devine transcendentă, se întoarce împotriva lor. Așa se întâmplă și în cazul "comunicării", neanalizate de Foucault, dar meritând a fi analizată cu armele lui: mediatorul a junge să-i domine pe cei mediați.

Psihiatria s-a folosit de anumite cazuri strategice, pe care le-a transformat în puncte arhimedice de sprijin (extindere). "Cazurile", adică faptele în sinc, nu semnifică nimic, și ar trebui, după Foucault, lăsate în tăcerea lor liberă, în libertatea și umilitatea tăcerii lor asemnificante. A investi cu semnificație înseamnă a ocupa și a utiliza în propriul beneficiu: a "tematiza" academic pentru a instrumentaliza politic. Conflictele de putere sunt "conflicte de interpretări".

Metaforele analitic-descriptive ale lui Foucault sunt, cum spuneam, preponderent militare și politic-teritoriale. Puterea începe ca marginală, după care câștigă, ocupă, irezistibil, teren.

Mai exact spus: se câştigă teren, se avansează, se constituie putere tot mai mare pornindu-se de la elemente epistemologic marginale, de la supra-semnificarea performativă a a-semnificantului și ne-semnificativului. important, însă, din punct de vedere strategic ("cal troian", "cap de pod").

Cu un termen din limbajul actual a ceea ce se cheamă "teoria organizațiilor" (alt posibil, și urgent, teren fecund pentru un post-foucaldianism responsabil), psihiatria nu ezită să se "reproiecteze" (P. Drucker) pentru a rezista pe "piață", neapărat în poziția de "lider".

Imens patos anti-psihiatric. "Cutie cu scule" deosebit de bine utilată. Ce vom face cu ea? Căci, se știe (Foucault însuși o demonstrează), tehnicile și uneltele sunt transferabile. Puterea, cel puțin, nu ezită s-o facă: pentru a se constitui și a crește. Iar analistul, ca o contra-putere acționând inevitabil în cadrul puterii, de ce n-ar proceda la fel? Căci tehnicile nu sunt doar transferabile și generalizabile, dar și (tot Foucault spune) inversabile. Armele există (și) pentru a fi întoarse. Puterea e și contra-putere: o virtualitate mult prea rar, însă, actualizată.

Capcana puterii și asceza libertății (cursul din 19 februarie 1975)

Mai facem încă un pas în lămurirea fenomenului puterii așa cum îl formalizează Foucault. El identifică puterea peste tot ("pancratism"), dar mai ales acolo unde aceasta nu se declară ("criptocratism"), în discipline "academice", de exemplu, de tipul "științelor despre om", unde ea se maschează în cunoaștere pură, și îi aplică exact limbajul (și comportamentul analitic) care i se potrivește: cel politic, militar, al strategiei și tacticii, al rațiunii exclusiv instrumentale. Puterea este politică, dar există pretutindeni, adică mai ales acolo unde nu te-aștepți. Politica (mărunt "machiavelică", de alianțe provizorii, trădări și ambiție nemăsurată, singura "pură", de putere) a debordat dintotdeauna, dar mai ales în modernitate, politicul (categorie "metafizică", capcană pentru "analiștii politici").

Puterea, așadar, inițial, originar, nu reprimă, ci captează, invită la pozitivare de sine, nu neagă. Ea profită de puterea ca libertate de exprimare, de exteriorizarea și obiectualizarea actelor de libertate. În modernitate, am fost neîncetat poftiți să ne

Postfață 429

exprimăm, să ne exteriorizăm, ca să fim prinși (identificați, închiși în identități). "Ce contează cinc vorbește", îl cita Foucault pe Beckett în "Ce este un autor?", ce contează cine e "autorul", invenție juridico-economică? Față de sistemele și angrenajele puterii, abia *tăcerea* ar însemna revoltă și rezistență, una dintre regulile existențiale ale lui Foucault fiind, de altfel, tocmai aceea a tăcerii și a schimbărilor permanente de poziție, de identitate, de amplasare: trebuie să fii permanent în miscare, așa cum spunea Nietzsche, să scrii "dansând"; trebuie să te deplasezi continuu, ca să nu fii prins și închis într-o identitate; trebuie permanent să hărțuiești puterea, căutând nu apropierea, ci distanța potrivită pentru un discurs (atac) eficient. Esti contra-putere, adică existi în cadrul puterii, şi ca putere. Şi tu exerciți putere, eşti *în* putere, vezi să nu cazi şi în ticăloşiile ei! Căci puterea, cea psihiatrică în cazul de față, profită de "cazuri" particulare întâmplătoare, de care se agață, prelucrându-le, codificându-le și, până la urmă, generalizându-le abuziv și impunându-le ca lege, pentru a domina prin intermediul lor. ("Dominație" este un termen care nu apare ca atare la Foucault; el face parte mai degrabă din limbajul specific al lui Pierre Bourdieu.) Față de voracitatea vicleană, strategică a puterii, libertatea trebuie să se păstreze virtuală; actualizarea ei riscă să îmbrace forma dominației.

Prin confesiune, mărturisire, penitentul construiește puterea și o predă. El are nevoie de dedublare, de o instanță exterioară, care se dovedește o capcană. Celălalt, alteritatea, funcționează (antilevinasian) ca vector și ca suport de putere, transformând individul în segment al puterii asupra lui însuși. Puterea se constituie de jos în sus, deși tensiunea ei coagulantă începe pe orizontală. Tocmai "ridicarea la putere", "perpendicularizarea" puterii pe orizontala societății constituie fenomenul intolerabil de abuz. Puterea e a mediatorilor, iar aceștia nu întârzie s-o ia, s-o "confiște" – pentru că le e dată. Virtualitatea puterii se actualizează întotdeauna, se supra-actualizează: realizarea întrece posibilul prin "speculare" tactică.

Mărturisirea ca act de comunicare: comunicarea ca mântuire, prin chiar actul ei. Dacă spui, ești iertat! Tocmai de aceea, în "societatea de comunicare", vorbim atât: evacuăm păcate. Canalele de comunicare sunt canale de deversare, canale colectoare.

"Actualitatea" noastră e veche, datează demult. Demult n-am mai trecut la alteeva.

Pentru Foucault, istoria e, fizic, înclinată, în "pantă". Pentru istorie, criza o constituie nivelarea, stabilitatea.

Rațiunea apare ca strict instrumentală, limitată, mioapă, cu bătaie scurtă. Orizontul ei e îngust. Vederile largi, teleologiile totalizante, cuprinzătoare, maschează tocmai aceste raționalități multiple, locale, regionale, celulare. Tocmai de aceea, Foucault scrie un fel de "istorie cotidiană", în care anumite momente decisive, pur întâmplătoare, dar eficient speculate, ajung să determine actualități lungi, profund in-actuale. Istoria lui Foucault e monoplană, dar planul, cum spuneam, trebuie măcar din când în când re-înclinat.

Miza pe corp (cursul din 26 februarie 1975)

Corpul (im)propriu, puterea-corp. "Corputerea". Începe, aici, o secvență decisivă și extraordinară, memorabilă, esențială pentru gândirea lui Foucault.

Pastorala creștină a dublat corpul cu un obiect-suport strategic: "carnea" dorinței, a plăcerii și a păcatului. Și carnea a rezistat. Puterea și-a produs propria contra-putere. Acțiunea ei exagerată a produs un efect paroxistic, din fața căruia ea a trebuit să bată în retragere. Rareori, la Foucault, puterea dă înapoi, căutând să inventeze altceva, să afle altă cale de acces. Putereacunoaștere învăluie și asediază, dublează fenomenul întâmplător-natural cu un altul, pur discursiv, care funcționează ca avanpost în inima adversarului. După care urmează invazia, "colonizarea". Adversarul trebuie încurajat să se manifeste, să se exteriorizeze, e ajutat să se dubleze ca obiect, să se lupte, să reziste chiar, pentru a fi neutralizat, altfel spus codificat, identificat, funcționalizat.

Analiza contrastivă vrăjitoare/posedată e comparabilă, ca eficiență conceptuală, cu cea dintre sălbatic și barbar din *Trebuie să apărăm societatea*. Amintind irezistibil (o comparație, aici, se impune) de povestirea *Mario și vrăjitorul* a lui Thomas Mann, Foucault face apropierea diavol-putere: puterea intră în corp și-l manifestă. În viziunea lui Foucault, indivizii sunt, literalmente, posedați de putere. Puterea există prin posesie asupra corpurilor. Individul e văzut ca o fortăreață, ca un teatru al puterii, al

Postfață 431

luptei-putere. Bătălia se dă în jurul nostru și în noi, dar nu la nivelul (juridic) al subiectului ("de drept"), ci *infra*: "microfizica puterii". Individul ca subiect, ca persoană, este o entitate factice, o ficțiune pur formală. Corpul, însă, poate să și opună rezistență tentativelor de posesie: fenomenul "convulsiilor". Printr-o trecere bruscă la un metanivel al analizei, Foucault identifică, neexplicit, puterea cu diavolul.

Toată această analiză impune o revizuire a dualismelor atestate istoric, pe care s-ar cuveni, poate, să le privim ca tentative de soluționare a posedării trupului de către putere, a devenirii-putere a corpului (cum ar spune Deleuze). Corpul nui aparține individului, ci e confiscat ca putere. Corpul este putere. Acționând prin corp, în calitate de corp, puterea rămâne abstractă, invizibilă pentru intelect, dominându-l inconștient ("dominația încorporată", "habitusul" lui Bourdieu). Corpul, ca forță, este un imens potențial de putere, care, însă, cu nici un preț nu trebuie să rămână în posesia individului. Corpul e străbătut, disputat (Nietzsche) de forțe diverse și contradictorii; puterea reprezintă tocmai coordonarea, canalizarea, "guvernarea" acestor forțe: utilizarea într-un sens determinat a mănunchiului de forțe. Or, corpul, ca virtual pur, este dintotdeauna deja captat: nu există corp liber, corp propriu. Puterea e primordială, și există tocmai prin corp. Psihiatria, și puterea în general, pentru a se constitui, generaliza, instituționaliza, caută să scindeze individul, descalificându-l, declarându-l inapt să se auto-guverneze, să se guverneze din interior; ea intervine pentru a-l guverna din afară.

Corpul nu este neutru, nemarcat, ne-însemnat, dar nu este nici dat: e disputat. Persoana, subiectul nu formează, în realitate, un "individ", căci nu își posedă propriul corp. Corpul e materie politică, iar puterea, cum spuneam, e posedare (nu posesie definitivă: nimic, în domeniul puterii, nu este definitiv). De unde, de multe ori, "convulsii" (politice). Luptând cu puterea, subiectul trebuie să lupte în primul rând cu "propriul" corp (cf. Bourdieu). Lupta cu puterea este o luptă interioară, care ne scindează. Iar noi "îi dăm Cezarului ce-i al Cezarului", adică în primul rând corpul. Necesitate, cum spuneam, strategică a dualismului suflet-corp. Ca să ne posedăm (corpul), trebuie să ne "depășim" pe noi înșine, adică să construim sisteme de putere potrivite propriului corp, dorințelor și plăcerilor lui. Corpul este cel mai

im-propriu. Ne putem bucura (fulgurant) de el întâlnindu-ne, posedând corpul celuilalt (în iubire). Ne putem poseda corpul posedând corpul celuilalt. Realizăm "indiviziunca", unirea cu noi înșine prin "contopirea" cu celălalt. Posedăm pentru a ne poseda. Adevărata libertate ar fi, prin urmare, abia aceea de a ne pune corpul în posesia/puterea cui vrem noi: pasivitate voluntar-selectivă. Față de violul permanent și originar al puterii la adresa corpului "propriu", singurul răspuns nu pare a fi decât posesia amoroasă, de sine prin altul.

Corpul copilului, zorii unei istorii anarhice (cursul din 5 martie 1975)

Dar nu corpul în sine pare a fi obiectul/suportul/vectorul generator primordial al puterii, ci corpul copilului, copilăria corpului: momentul, îngrijorător pentru producția de putere, pentru puterea în căutare de corp, când corpul ar putea fi deturnat, momentul zero, inițial, când acesta ar putea deveni efectiv propriu, când subiectul ar putea "devia", scăpa, evada adjudecându-și corpul, însușindu-și-l, realizând cu adevărat "individualitatea", bucurându-se de corpul devenit în sfârșit propriu. Dorindu-se și posedându-se cu delicii, fericit, împlinit.

propriu. Dorindu-se și posedându-se cu delicii, fericit, împlinit.

Este vorba de așa-numita "masturbare", de deosebit de îndârjita "campanie" împotriva ei, de reformularea familiei și de
tragerea pe sfoară a părinților, de asedierea lor cu spaime
prefabricate. Moment intens, hotărâtor: în genealogia psihiatriei
ca supraputere a modernității, și în istoria lui Foucault.

Foucault consideră misterioasă ridicarea masturbării infantile, la un moment dat, la rangul de pericol maxim, și vede în ea doar o capcană întinsă părinților, un instrument de reformulare a familiei, de constituire a familiei "moderne" nucleare, "conjugale", manipulabile prin spaime, prin "medicalizare". Dar de ce-ar fi periculoasă masturbarea copiilor, presexuală? Pentru că e auto-atingere, conștientizare a existenței propriului corp, percepere a propriei persoane sub formă corporală: posibilitate și promisiune a autoposesiei fericite. Și pericolul este cu atât mai mare cu cât această descoperire de sine se petrece la momentul zero al vieții, putând conduce spre o existență auto-guvernată, suverană (Bataille), sustrasă puterii care ar rămâne, astfel, fără corp. "Corpul nu-ți aparține, e doar o sursă de necazuri (boli,

accidente etc.). Nu-ți dori propriul corp, nu atla plăcerea în el, în contactul cu tine însuți. Corpul e tot ce e mai străin, mai impropriu. Corpul tău nu-ți aparține ție, ci societății. Nu trebuie să te bucuri de el. Multumeste-te cu a fi subiect de drept, cu disociat de propriul corp. Dă-ne corpul și-ți vom da drepturi civile", pare a spune, în șoaptă, puterea, voința de putere. Puterea propune persoanei, prin șantaj, un schimb: drepturi și siguranță, securitate contra corp. Subiectul nu se poate poseda social decât renunțând la sine însuși ca sursă autonomă, suverană de plăcere. Plăcerea reprezintă fuziunea eu-corp, și tocmai de aceea trebuie interzisă: dorințele și plăcerile sunt sociale; societatea se însărcinează să-i procure individului atât nevoile de care are nevoie, cât și satisfacerea lor. Subjectul, pentru a avea drepturi și a putea exista în/ca societate, nu trebuie să aibă corp propriu. Prin corp, societatea de putere va domina individul: subiectul (sujet) devine supus (sujet). Copilul ar putea fura corpul. "Autoerotismul" lui este periculos ca a-relational, anti-social. Corpul i-ar putea fi, de asemenea, "deviat", "deturnat" de numeroșii intermediari (printre care și preceptorii care erau, cel mai adesea, filosofii luminiști): familia trebuie restrânsă și izolată. Educația nu mai trebuie să fie privată, ci controlată/impusă de stat. Iar statul, prin puterile lui "etatizate", va produce un corp nou. "docil și util", pe care promite a-l oferi în schimbul "corpului de dorință și de plăcere". Statul (adică puterea substanțializată) le promite indivizilor "cetățenia" în schimbul predării corpurilor (armelor) spre înrolare: "Aux armes, citoyens!"

Tradiția ca improvizație (cursul din 12 martie 1975) Modelul familiei "actuale" datează, așadar, din secolul al XIX-lea, dacă nu chiar din cel anterior: "actualitate" intolerabil de veche.

Statul-releu se interesează, prin urmare, de corpul-releu: "comunicarea" intraindividuală și intrasocială trebuie captată, "mediată", controlată. Individul și societatea nu trebuie să fie "în direct" cu ele însele. "Comunicarea" trebuie să fie exterioară. Statul impune comunicarea" și se impune ca Marele Comunicator. Orice teorie a "comunicării" este, de fapt, avatarul (in)actual al unei teorii a puterii. Pe direcția aceasta ar trebui, cred, continuat Foucault.

"Acest arbore al cunoașterii umane ar putea fi alcătuit în mai multe feluri", spunea d'Alembert în "Discursul preliminar" al Enciclopediei (apud. R. Darnton, Marele masacru al pisicii, Iași, Polirom, 2000, p. 170). Și Foucault poate fi considerat un luminist, prin faptul că reia proiectul anti-obscurantist al Luminilor. Și el realizează un "tablou" al cunoașterilor umane, dar Enciclopedia lui este una genealogică: cunoștințele nu apar din puritatea și dezinteresarea cunoașterii, ci din necesității de putere. Motorul producerii (nu descoperirii) de cunoștințe îl constituie, pentru Foucault, necesitățile instrumentale, practice, imediat-raționale ale voinței de putere nietzscheene. Acesta e marele corectiv pe care Foucault îl aduce Luminilor. El nu face, de altfel, decât să lumineze Luminile cu propria lor lumină, să le "lumineze" cu privire la ele însele ca voință de putere, să le descopere și să le denunțe "inconștientul practic" (Bourdieu), pentru a le relansa, pentru a le face din nou posibile. Proiect, desigur, utopic.

Conform analizelor lui Foucault, întregul soclu, atât de familiar, al modernității noastre e construit, fabricat, bricolat. Şi nu "științific", ci întâmplător, orb, grație unei raționalități pur instrumentale, cu vizare imediat-strategică: cât mai multă putere, și cât mai repede. Pentru Foucault, modernitatea apare ca o paradoxală și intolerabilă soliditate improvizată: cu cât mai expeditive și cu bătaie mai scurtă au fost soluțiile strategice de putere (pentru a nu mai spune "ale puterii", ceea ce, pentru Foucault, constituie o improprietate), cu atât durează, iată, mai mult: "încă și azi".

Psihiatria, oaia neagră al lui Foucault din acest curs, și-a elaborat teoriile "științifice" abia ulterior, când s-a trezit în fața unui domeniu de putere acoperind întreaga societate. Puterea se naște "natural", rezultă (ca "efect de putere"), apoi se cucerește, se extinde, se menține, și abia la urmă caută, eventual, să se justifice. Teoria (aceea a "degenerescenței", de pildă) este secundă, strict utilitară. Dar cu urmări infinite, și criminale.

Vindecarea ucigasă. Intolerabilul (cursul din 19 martie 1975) Puterea psihiatrică nu doar discriminează, exclude (după ce a fabricat, aproape din 'nimic, din ,,cazuri" întâmplătoare atent speculate), ci pur și simplu ucide. Pentru Foucault, ea nu e doar Postfață 435

o putere ilegitimă și abuzivă, ci și criminală. "Psihiatrizarea" societății constă în a-l declara pe cel mai mărunt și mai inofensiv "deviant", profitând de el, ca incapabil să se autoguverneze, trebuind, deci, să fie guvernat din afară, spre binele lui și al societății. Ceea ce justiția nu poate să pedepsească penal, îi revine psihiatriei să controleze. Non-penalizabilul este declarat "psihiatrizabil", și este automat "psihiatrizat". Ceea ce scapă închisorii captează azilul. Între cele două instituții de "închidere" nu mai rămâne nici un interval "de trecere". "Spațiul public" e parcelat și confiscat. Ce scapă acțiunii de "normalizare" a școlii sau a atelierului este de datoria închisorii sau a spitalului să "disciplineze". Individul trebuie să-și predea de bună voie corpul, sau acesta îi va fi confiscat cu forța, în numele unei circulare sau al unui regulament, dacă nu al unei legi. Individul nu are voie să existe, social, decât ca "subiect" – "de drept".

Istoria, așa cum o scrie Foucault, este, ca model, o istorie politică și militară. Însă Foucault nu scrie o istorie politico-militară la nivelul evenimentelor politice și militare declarate, precum istoriografia clasică, ci transpune și extinde, generalizează acest model. Totul, în istoria scrisă de el. este modelizabil politico-militar, mai ales ceea ce nu te aștepti (istoria cunoașterii, de pildă, sau a științelor). Acest "istoricism" este principala "grilă de inteligibilitate" istorică promovată de Foucault. Pretutindeni, la el, este vorba de putere, și doar de putere.

Vertiginos, printr-un atac-surpriză caracteristic stilului său "războinic" de a scrie. la sfârșitul ultimului curs Foucault face să decurgă din puterea psihiatrică, din "psihiatrizarea" societății, pune în responsabilitatea acesteia fenomene criminale de masă tipice secolului al XX-lea precun eugenismul și rasismul, neczitând să citeze chiar și numele lui Hitler. Patosul și sarcasmul său ating, aici, punctul culminant. Psihiatria a condus spre inventarea unui nou rasism, care n-a ratat posibilitatea de a se cupla cu "rasismul tradițional", altfel spus cu antisemitismul. Cursul din anul următor (1976), publicat deja — mă refer la "Trebuie să apărăm societatea" — se încheia tot cu denunțarea "rasismului de stat". Indiferent pe ce cale a mers, sub indiferent ce denumire mai mult sau mai puțin serioasă, academică s-a prezentat, puterea "de normalizare" a condus, iată, inevitabil, spre genocid: spre cel mare, exploziv, și spre cel mărunt, invizibil căci

"încorporat", al vietii "moderne" de zi cu zi. Din această "actualitate" cronic in-actuală și profund criminală ar fi fost de mult timpul să ieșim. Abia faptul că n-am făcut-o și că nu dăm semne a dori să o facem constituie, pentru Foucault, *Intolerabilul*.

\*

Foucault nu este un rezistent. Ca intelectual luminist, el participă, fie și contra, la puterea pe care o denunță. Nu face, de fapt, decât să trădeze trădarea de sine a Luminilor, rămase, ca proiect (dar nu și ca utopie), perfect valabile, perfect actuale, urgente chiar.

"Răzvrătirile aparțin istoriei. Dar, dintr-un anumit punct de vedere, îi scapă. Mișcarea prin care un om singur, un grup, o minoritate sau un popor întreg spune: «Nu mă supun», aruncând în fața unei puteri pe care-o consideră nedreaptă riscul propriei sale vieți, această miscare mi se pare ireductibilă. Pentru că nici o putere nu este capabilă s-o facă absolut imposibilă. (...) Dacă societățile se mențin și trăiesc, altfel spus dacă, în cadrul lor, puterile nu sunt «absolut absolute», e pentru că, dincolo de toate acceptările și compromisurile, mai presus de amenințări, violențe și persuasiuni, există posibilitatea acestui moment când viața nu se mai dă la schimb, când puterile nu mai pot nimic și când, în fața spânzurătorilor și a mitralierelor, oamenii se revoltă. (...) Au sau nu oamenii dreptate să se revolte? Să lăsăm întrebarea deschisă. Oamenii se revoltă, e un fapt; și tocmai prin acest punct subiectivitatea (nu cea a marilor oameni, ci a celor neînsemnați) pătrunde în istorie și îi dă suflu. Un delincvent își pune viața în joc împotriva unor pedepse abuzive; un nebun nu mai suportă să fic închis și înjosit; un popor refuză regimul care-l asuprește. Asta nu-l face nevinovat pe primul, nu îl vindecă pe al doilea și nu-i asigură celui de-al treilea un viitor luminos. Nimeni, de altsel, nu este obligat să se solidarizeze cu ei. Nimeni nu-i obligat să considere că aceste glasuri confuze cântă mai bine ca altele și enunță adevărul ultim. E de ajuns ca ele să existe și să aibă împotriva lor tot ce se îndârjește să le reducă la tăcere, ca să aibă sens să le ascultăm și să cercetăm ce vor să spună. Chestiune de morală? Poate. Dar chestiune de realitate, în mod sigur. Toate deziluzionările istoriei vor fi la fel de neputincioase: tocmai Postfață 437

pentru că există astfel de voci, timpul oamenilor nu are forma evoluției, ci pe cea a «istoriei» ("Inutile de se soulever?", 1979, în *Dits et écrits*, Paris, Gallimard, 1994, vol. III, pp. 790-794).

Făcând parte din putere, Foucault se constituie ca o contra-putere. El nu este propriu-zis un rezistent, ci un "furnizor de arme" intelectuale a cărui principală preocupare o constituie înarmarea celor ce se opun puterii, puterilor. Căci armele puterii pot fi întoarse împotriva ei. Iar rezistența trebuie ajutată, oriunde s-ar afla. Pentru Foucault, cu adevărat metafizică nu pare a fi, în ultimă instanță, decât revolta.

Bogdan GHIU

### Sumar

| Avertisment                                |
|--------------------------------------------|
| Cursul tinut în anul universitar 1974-1975 |
| Cursul din 8 ianuarie 1975                 |
| Cursul din 15 ianuarie 1975 41             |
| Cursul din 22 ianuarie 1975 65             |
| Cursul din 29 ianuarie 1975 93             |
| Cursul din 5 februarie 1975 124            |
| Cursul din 12 februarie 1975 154           |
| Cursul din 19 februarie 1975 186           |
| Cursul din 26 februarie 1975               |
| Cursul din 5 martie 1975                   |
| Cursul din 12 martie 1975                  |
| Cursul din 19 martie 1975                  |
| Rezumatul cursului                         |
| Situația cursului                          |
| Index de noțiuni și concepte               |
| Index al numelor proprii                   |
| Postfată 419                               |

### Tehnoredactare computerizată MARILENA RÂPĂ



UNIVERS INFORMATIC
Tiparul executat 'a
S.C. SILMEC S.R.L.

092/59 81 53 093/52 66 35 "Să spunem că monstrul este ceea ce combină imposibilul cu lucrul interzis.

De aici se naste un anume gen de echivocuri care vor continua – si de aceea as vrea să insist putin asupra subiectului – să bîntuie multă vreme imaginea omului anormal, chiar atunci cînd anormalul, asa cum se constituie el în practica si în stiinta secolului al XVIII-lea, va fi redus si confiscat, va fi absorbit, cumva, trăsăturile caracteristice ale monstrului. Într-adevăr, monstrul contrazice legea. El este chiar infractiunea, si o infractiune dusă pînă la punctul său maxim (...) S-ar putea spune că forta si capacitatea monstrului de a provoca neliniște stă în faptul că, deși încalcă legea, o lasă fără grai. El întinde capcane legii, fiind chiar în stare să o învingă. În fond, ceea ce trezește monstrul, în chiar momentul în care încalcă legea prin simpla sa existență, nu este răspunsul legii însesi, ci cu totul altceva. Este vorba de violență, de voință de suprimare pur și simplu, sau chiar de îngrijirile medicale ori de milă (...) Monstrul constituie o infracțiune care se pune automat în afara legii, si aici avem unul dintre primele echivocuri.

Cel de-al doilea este că monstrul apare oarecum ca formă spontană, forma brutală și, prin urmare, forma naturală a contranaturii. Este modelul în creștere, forma desfășurată prin chiar jocurile naturii, a tuturor micilor neregularități posibile. În acest sens, putem spune că monstrul este marele model al tuturor micilor abateri."

Michel Foucault, Anormalii